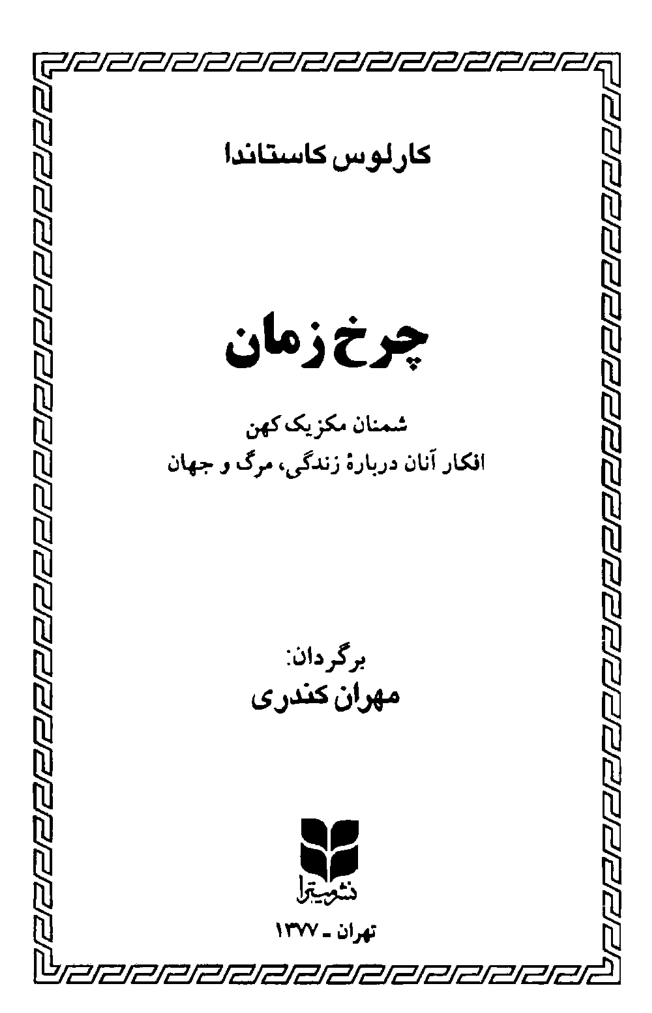


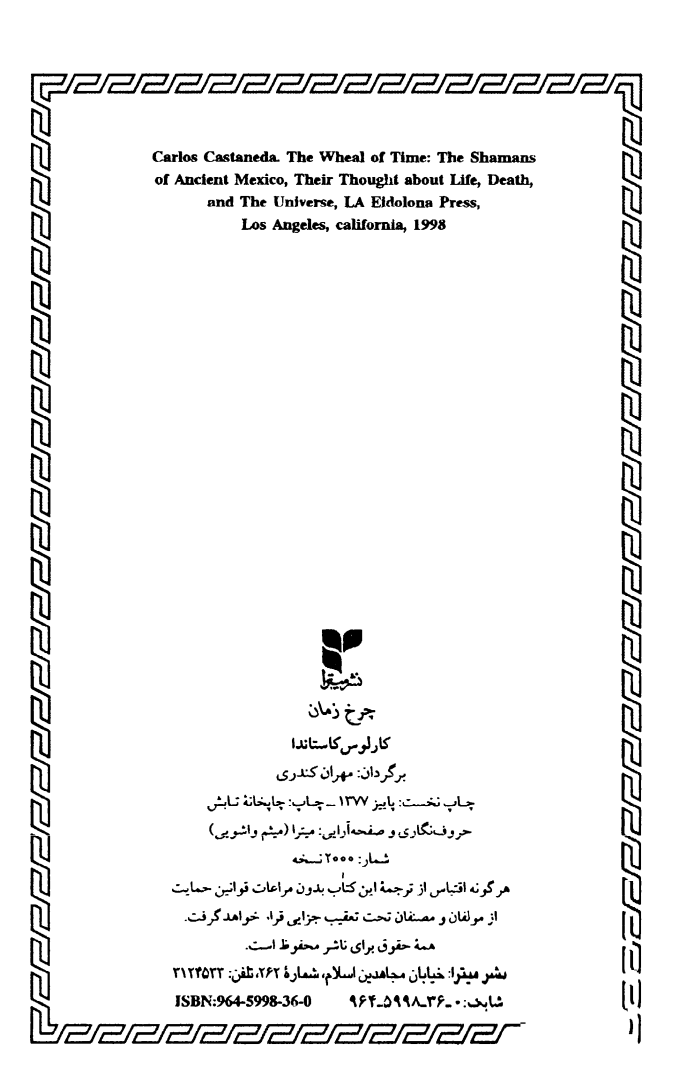
چ عرق زهان

شمنان مکزیک کهن افغال آفان در بارهٔ زندگی، مرگ و جهان

**کارلوس کاستاندا** 

برگردان: مهران کندری





# يادداشت مترجم

چرخ زمان جدید ترین کتاب کارلوس کاستاندا مردم شناسِ امریکاییِ پرویی الاصل است که در اردیبه شتماه امسال درگذشت. این کتاب در واقع مجموعه ای نقل قول است که از هشت کتابِ نخستِ وی گردآمده.

او در آثار خویش دربارهٔ سیزده سال تعلیم و تربیت خود به عنوانِ نوآیِ شمن تحت نظر دون خوان ماتوس سخن گفته است. دون خوان که مایل بود آیین خویش را ساحری بنامد، وی را به دنیای شمنانِ مکزیک کهن رهنمون شد که مؤسسان مکتبِ او بودند. دون خوان مدعی بود که بر دنیای شمنان سیستم شناختی دیگری حاکم است که متفاوت از دنیای روزمره ماست.

کارلوس کاستاندا معتقد است آنچه در ترتیب نقل قولها نشان داده شده، چرخ زمان است. زمان برای شمنان ترتیب بسیار واضع انرژی بود، طوری که می شد آن رالمس کرد و حرکت داد. با تمرکزی که آن شمنان در دورهٔ زندگی خویش انجام می دادند، براستی می توانستند چرخ زمان رالمس کنند و آن را به جایی حرکت دهند که

هدف حرکت آنها حتی امروز نیز می تواند احساس شود.

اثر حاضر، هر چند در واقع نقل قول از کتابهای اوست، ولی کاستاندا در بعضی از نقل قولها تغییری داده است، برای مثال بندرت جملهای افزوده و یا می توان ذکر کرد که به جای واژهٔ ساحر معمولاً از واژهٔ شمن سود جسته است. در واقع در این کتاب به صراحت از آیین شمنی سخن رفته، گرچه این وضوح کلام در حرکات جادری نیز به چشم می خورد. در نتیجه خوانندگانی که بارها تقاضا کرده اند تا اگر آیین مشابه آن در ایران و جود داشته است، معرفی شود، اکنون بوضوح متوجه می شوند که چرا این کار هنوز امکان ندارد، زیرا هیچ اثر مستقلی در زبان فارسی به نام آیین شمنی در ایران نوشته نشده است.

مهرانکتدری ۱۳۷۷شهریورماه۱۳۷۷

### مقدمه

این مجموعهٔ نقلِ قولهای بویژه منتخب از هشت کتاب نخست این مجموعهٔ نقلِ قولهای بویژه منتخب از هشت که من دربارهٔ دنیای شمنان مکریک کهن نوشتهام. نقل قولها مستقیماً از توضیحاتی بر داشت شده که آموزگار و مربی من، دون خوان ماتوس، شمنِ سرخپوستِ یاکی و اهل مکزیک به من به عنوان مردمشناس داده است. او به مکتب شمنانی تعلق داشت که خواستگاههایشان به شمنانی می رسید که در زمانهای قدیم در مکزیک می رزیستند.

دونخوان ماتوس با مؤثر ترین شیوهای که می توانست از عهده برآید، مرا به دنیای خویش راهبر گشت که طبیعتا دنیای آن شمنان د عتیق؛ دورهٔ باستان بود. به هر حال دونخوان در وضع و مقامی گلیدی بود. او دربارهٔ وجود قلمرو دیگری از واقعیت می دانست، وی که توهم نبود و ثمر طغیان خیال پردازی هم نبود. برای و ن ان و بقیهٔ شمنان همراهش (که پانزده نفر بودند) دنیای شمنان

۱۱ ه ۴ ۳ سب ترتیب عبارتند از: آموزشهای دونخوان ۱ حقیقی دیگر سفر به دیگر سود ماها دد ۱۰ دومن حلا قدرت مدید مقاب آش درون و قدرت سکوت.

عهد عتیق به همان اندازه واقعی و عملی بودکه همر چیز دیگری می توانست باشد.

*122222222222* 

این اثر با کوششی بس ساده شروع شد تما مجموعهٔ تصاویر، گفتارها و اندیشه هایی را از دانسته های آن شمنان گردآوری کند که برای خواندن و فکر کردن در آن خصوص جاذب می بود. اما بعد از آنکه اثر در حال پیشرفت بود، پیچش پیش بینی ناپذیری روی داد: مستوجه شدم که نقل قولها به خودی خود سرشار از نیرویی خارق العاده اند. آنها رشته ای نهانی از افکاری را برملا می ساختند که قبلاً هرگز برایم آشکار نشده بود. آنها جهتی را نشان می دادند که توضیحات دون خوان، در بیش از سیزده سالی که مرا به عنوان کارآموز رهنمون گشت، به خود گرفته بود.

نقلقولها بهتر از هر نوع مفهوم پردازیِ دیگری، خطِ مشیِ نامتصور و پابرجایِ فعالیتی را آشکار ساختند که دون خوان دنبال کرد تا ورود مرا به دنیای خویش آسان سازد و کمک کند. این امر برای من چیزی فراسوی تأمل و تعمق شد که اگر دون خوان این خط مشی را دنبال کرده است، پس باید همان راهی نیز باشد که آموزگار خودش او را به دنیای شمنان سوق داده است.

خط فعالیت دون خوان ماتوس تلاش عمدی وی بدین منظور بود که مرا درون چیزی بکشد که میگفت نظام شناختی دیگری است. منظور او از نظام شناختی تعریف استاندار دشناخت بود: «روندهایی که مسئول آگاهی زندگی روزمر هاند، روندهایی که شامل خاطره، تجربه، بینش و استفادهٔ ماهرانه از هر گونه ترکیب داده شدهای است.»

دون خوان مدعی بود که شمنان مکزیک کهن براستی نظام شناختی متفاوتی از نظام آدم معمولی داشته اند.

با پیروی از تمام منطق و استدلالی که در دسترس من به عنوان دانشجوی علوم اجتماعی بود، باید بیانات او را رد می کردم. من بارها و بارها برای دون خوان توضیح دادم که آنچه او ادعا می کند، نامعقول است. برای من نابهنجاری عقلانی به بهترین وجه است.

سیزده سال کار توان فرسا از جانب او و من صرف شد تا اعتماد مرا در خصوص نظام عادی شناختی برهم زند که دنیای دور و بسر را برای ما درک پذیر می سازد. این مانور مرا به وضع و حال عجیبی کشاند: وضع و حال شبه اعتماد در پذیرش ضمنی نوع دیگری از روندهای شناخت دنیای روزمره ما.

پس از سیزده سال حملات بی امان و سنگین، بر خلاف میل و ارادهٔ واقعیم متوجه شدم که دون خوان ماتوس براستی از نظرگاه دیگری اقدام کرده است. بنابراین، شمنان مکزیک کهن بایستی نظام دیگری از شناخت داشته باشند. تصدیق و پذیرش این امر هستی و اقعی مراسوزاند. همچون خاننی حس می کردم. چنان حس می کردم که گویی مخوف ترین ارتداد را به زبان می آوردم.

زمانی که دونخوان احساس کرد بر بدترین مقاومتِ من غلبه کرده است، نظرش را تا آنجاکه می توانست ژرف و عمیق در من سوق داد و برانگیخت و باید بدون کتمان امر اعتراف کنم که در دنیای شمنان، کارورزانِ شمنی دربارهٔ دنیا از دیدگاهی داوری می کنند که برای ترفندهایِ مفهوم پردازی ما توصیفناپذیر است. برای مثال آنان

انرژی را همان طور مشاهده کردند که آزادانه در جهان جاری است، انرژیی رها از قید و بندهایِ جامعه پذیری و ترکیب، انرژی نوسان دار محض. آنان این عمل را دیدن نامیدند.

هدف اصلی دون خوان این بود که به من کمک کند تا انرژی را همان طور ببینم که در جهان جاری است. در دنیای شمنان مشاهدهٔ انرژی بدین شیوه اولین گام ضروری به سوی دیدگاهی فراگیر نده تر و رهاتر از نظام شناختی مستفاوتی است. دون خوان به منظور بیرون کشیدن واکنش دیدن در من، واحدهای بیگانهٔ دیگر شناخت را به کار برد. یکی از مهمترین واحدها را مرور دوباره نامید که مبتنی بر مداقهٔ سیستماتیک زندگی شخص، جزء به جزء، بود. آزمونی که در پرتو انتقاد یا یافتن عیب و نقص نبود، بلکه در پرتو کوشش برای فهمیدن زندگی شخص و تغییر جریان آن قرار داشت. دون خوان فهمیدن زندگی شخص و تغییر جریان آن قرار داشت. دون خوان بررسی کود که مرور دوباره می خواهد، دیگر راهی برای بازگشت به بررسی کود که مرور دوباره می خواهد، دیگر راهی برای بازگشت به همان زندگی [سابق] و جود ندارد.

دیدن انرژی آنچنانکه در جهان جاری است برای دونخوان به معنای توانایی دیدن هر انسانی بسان تخمعرغی فروزان یا گوی تابان انرژی و توانایی تشخیص در این گوی تابان انرژی بود که بشر مشترکا در خصوصیات معینی؛ همچون نقطهٔ براقی در همان گوی تابان و براق انرژی، سهیم است. ادعای شمنان این بود که در همان نقطهٔ براق، که آن شمنان پیوندگاه نامیدند، درک و مشاهده [بینش] جمع می شود. آنها می توانستند این افکار را به طور منطقی گسترش

دهند، بدین معناکه در آن نقطهٔ براق و درخشان است که شناخت ما از دنیا ساخته می شود. هر قدر هم که ممکن است ایس امر عجیب و غریب به نظر برسد، حق با دون خوان بود ؛ یعنی ایس رویداد دقیقاً همان چیزی است که به وقوع می پیوندد.

بنابراین درک و مشاهدهٔ شمنان دستخوش روندی متفاوت از روند بینشِ آدم معمولی بود. شمنان ادعا داشتند که مشاهدهٔ مستقیم انرژی، آنان را به چیزی رهنمون میگردد که آن را امور مسلم انرژیکی نامیدند. منظور آنان از امر مسلم انرژیکی دیدی بود که از طریق دیدن مستقیم انرژی حاصل میگشت و به این نتایج انتجامید که غایی و تقلیل ناپذیر است؛ آن امور مسلم نمی توانستند با گمانه زنی یا با تلاش در خصوص هماهنگ کردن آنها در نظام استاندارد تفسیری ما به هم ریخته و خراب شوند.

دون جوان گفت که برای شمنان مکتب او این مسئله که دنیای دور و بر ما از طریق روندهای شناخت مشخص می شود، امر مسلم از ژبیکی است و این فرایندها تغییر ناپذیراند؛ آنها داده ها نیستند. آنها مضمون تعلیم و تربیت، مضمون عملی بودن و استعمال اند. این فکر باز هم بیشتر به امر مسلم از ژبیکی دیگری بسط یافت: فرایندهای شناخت استاندارد ثمر تربیت ماست و چیزی بیش از آن نیست.

بی هیچ تردیدی دونخوان ماتوس می دانست که آنچه او دربارهٔ نظام شناختی شمنانِ مکزیکِ کهن به من می گوید، حقیقت دارد. دون خوان بجز چیزهای دیگر ناوال هم بود که برای کارورزان شمن به معنای راهبر طبیعی است، شخصی که قادر است به امور مسلم انرژیکی

بدون آسیب رساندن به سلامتی خویش نظر افکند. بنابراین او توانایی آن را داشت که همنوعانش را با موفقیت به راههای تفکر و بینشی رهنمون شود که وصف آن امکان پذیر نیست.

با توجه به تمام اموری که دون خوان به من دربارهٔ دنیای شناختی خویش آموخت، به نتیجه ای رسیدم که همان نتیجه ای بود که خودش در آن سهم داشت و آن این بود که مهمترین واحد چنین دنیایی تصور قسصد ببود. قصد ببرای شمنان مکزیک کهن نیرویی ببود و آنان می توانستند موقعی تجسم بخشند که انرژی را همان طور می دیدند که در جهان جاری است. آنان آن را نیروی فراگیر مطلقی می دانستند که در هر جنبه از زمان و مکان مداخله می کند. در پس هر چیزی نیروی رانشی و جبود داشت، اما آنیچه ببرای آن شمنان ارزش تصور ناپذیری داشت این بود که آن قصد - تجرید محض - به طرزی صمیمانه به بشر متصل بود. آدم همواره می توانست آن را دستکاری کند. شمنان مکزیک کهن متوجه شدند که تنها راه تأثیر گذاشتن بر این نیرو صسرفاً با رفتار بی عیب و نقص امکان پذیر است. فقط نیرو صسرفاً با رفتار بی عیب و نقص امکان پذیر است. فقط باانضباط ترین کارورزان می توانست به این شاه کار مبادرت ورزد.

واحد شگفتانگیز دیگر این نظام شناختی عجیب استنباط و استعمال شمنان از مفاهیم زمان و فضا بود. برای آنان زمان و فضا یک پدیده نبو دند که قسمتی از زندگی ما را به جهت این مزیت شکل دهند که بخش سازندهٔ سیستم شناختی عادی ما هستند. برای آدم عادی تعریف استاندار د زمان «پیوستار غیر فضایی است که در آن وقایع در توالی بظاهر برگشت ناپذیر از گذشته به حال و آینده روی می دهد.» و

# *2222222222222*

فضا به عنوان «گسترهٔ بیکران حوزهٔ سهبعدی» تعریف شده است که «در آن ستارگان و کهکشانها؛ یعنی جهان وجود دارد».

زمان برای شمنان مکزیک کهن چیزی همچون تفکر بود، تفکری فکرشده توسط چیزی تشخیصناپذیر در اندازهٔ آن بود. استدلالِ منطقی برای آنان این بود که انسان که قسمتی از آن فکر است و آن فکر را نیروهایی فکر کردهاند که برای توانایی ذهنی او تصورناپذیر است، هنوز درصد کوچکی از آن تفکر را حفظ کرده، درصدی که تحت شرایطی معین یا انضباطی خارق العاده می توانست بازیس گرفته شود.

قضابرای آن شمنان قلمروِ تجریدیِ فعالیت بود. آنان آن را بیکرانگی، بینهایت نامیدند و به آن به عنوان حاصلِ جمعِ تمام تلاشهایِ موجودات زنده اشاره کردند. فضا برای آنان دستیافتنی تر، چیزی تقریباً واقعی بود. طوری بود که گویی آنان درصد بزرگتری در فرموله کردنِ تجریدی فضا داشتند. طبق تفاسیر دون خوان، شمنان مکزیک کهن هرگز، مثل ما، زمان و فضا را به عنوان تجریدات مبهم مورد توجه قرار ندادند. برای آنان هردو؛ یعنی زمان و فضا، هر چند در فرمول بندیهایشان درکناپذیر بود، ولی بخش سازندهٔ بشسر به شمار می رفت.

آن شمنان واحد شناختی دیگری داشتند که چرخ زمان نامیدند. راهی که آنان چرخ زمان را توصیف کردند، این بود که بگویند زمان همچون تونلی است که بینهایت طویل و عریض است، تونلی با شیارهای انعکاسی. هر شیاری بیکران بود و تعداد بیشماری از آنها

# 222222222222

وجود داشت. موجودات زنده اجباراً توسط نیروی حیات ساخته می شدند تا به درون یک شیار خیره شوند. خیره شدن به درون یک سیار بدین معناست که توسط آن به دام می افتاد تا در آن شیار زندگی کند.

هدف نهایی سالک مبارز این است که از طریق یک عملِ انضباطیِ ژرف، دقت پابرجایِ خود را بر چرخ زمان متمرکز کند تا آن را بگرداند. سالکان مبارزی که موفق به گرداندن چرخ زمان شدهاند، می توانند به هر شیاری خیره شوند و از آن آنچه را آرزو دارند. بیرون آورند. رهایی از نیروی افسون شده خیره شدن فقط به یکی از آن شیارها، به معنایِ آن است که سالکان مبارز به هر جهتی می توانندنگاه کنند: وقتی زمان از آنان دور می شود و عقب می رود یا به سوی آنان پیش می آید.

اگر بدین شیوه بنگریم، جرخ زمان نفوذ شدیدی است که به مسراسر زندگی سالکان و فرای آن می رسد، همچنانکه مورد نقل قولهای کتاب نیز چنین است. به نظر می رسد آنها در حلقه یا کلافی ترکیب شده اند که حیات خویش را دارد. این کلاف که از طریق شناختِ شمنان وصف شده، چرخ زمان است.

هدف این کتاب، تحت تأثیر چرخ زمان، چیزی شد که بخشی از برنامهٔ اصلی نبود. نقل قولها به خودی خود و فی نفسه عامل مسلط گشت و نیروی محرکهای که توسط آنها بر من اعمال شد، احتمالاً تاحدی که می توانستم، توقفی بود در نزدیکی حال و هوای روحی که نقل قولها در آن داده شده اند. آنها در حال و هوای روحی امساک و صدافت خالصانه داده شده اند.

امر دیگری که ناموفقانه کوشیدم در خصوص نقل قولها انتجام دهم، این بود که آنها را در منجموعه مقوله هایی نظم بخشم که خواندنشان آسانتر شود. به هر حال مقوله بندی نقل قولها امکان پذیر نشد. هیچ راهی برای تعیین کردن مقوله های دلبخواهی معنایی نبود که مرابا چیزی چنین بی شکل و نظم، چنین پهناور ؛ همچون کل دنیای شناخته ،، و فق دهد.

I

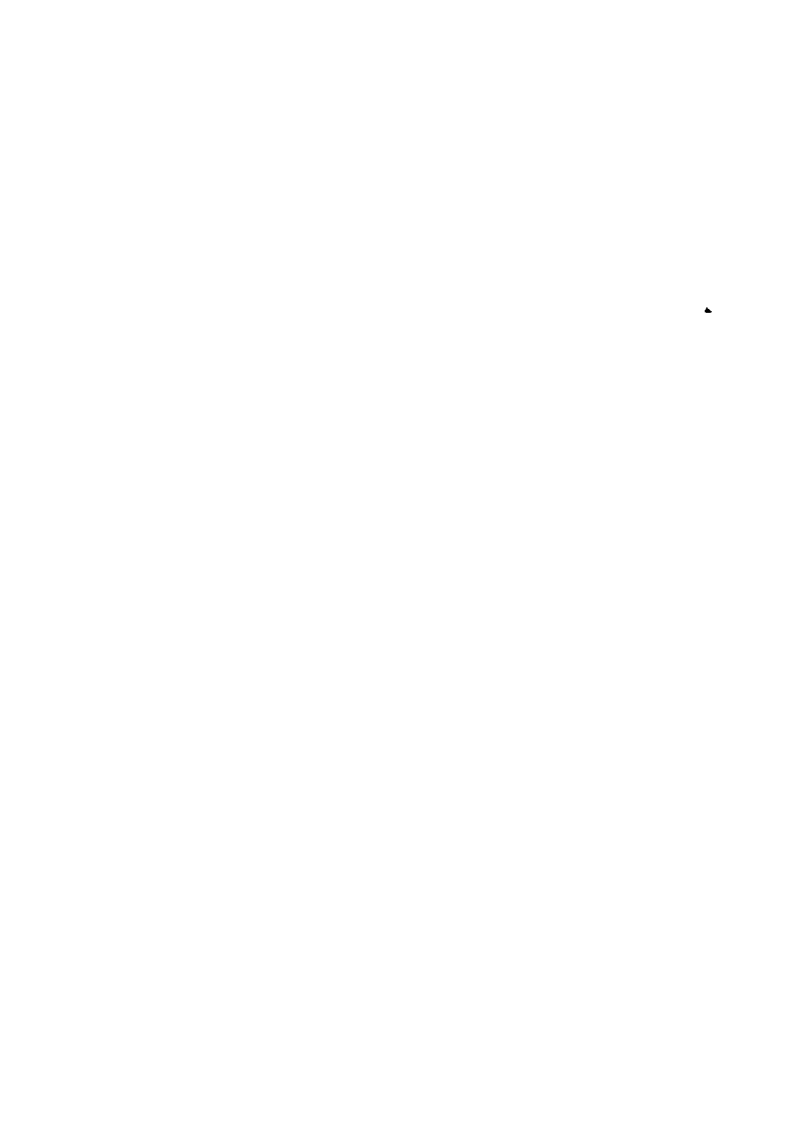
П

111

lu

I

تنهاکاری که می توانست انجام شود، دنبال کردن نقل قولها بود و اینکه بگذارم تا آنها پیش طرح شکل استخوانبندی افکار و احساساتی را پدید آورند که شمنان مکزیک کهن دربارهٔ زندگی، مرگ، جهان و انرژی داشتند. آنها باز تابهایی در این مورد هستند که چگونه آن شمنان نه فقط جهان، بلکه فرایندهای زندگی و همزیستی را در دنیای ما در می یافتند. و با این حال مهمتر آنکه نقل قولها به امکانِ سر و کارداشتن با دو نظام شناخت در یک زمان اشاره دارد، بی آنکه آسیبی به خویشتن وارد آورد.



# نقلقولهايي از **آموزشهای دونخوان** ۱. برگردان مهران کندری، تهران، نشر میترا، چاپ نخست: شهریور ۱۳۷۷.

قدرت بر مبنای نوع دانشی است که شخص دارد. فایدهٔ دانستن چیزهای بیهوده چیست؟ آنها ما را برای رویارویی اجتنابناپذیر با ناشناخته آماده نخواهند کرد.

آدم همان طور به سوی دانش می رود که به سوی جنگ: هوشیار، ترسان، محتاط و با اطمینان مطلق، رفتن به سوی دانش یا جنگ به هر شکل دیگری اشتباه است و کسی که مرتکب آن شود، تأسف اقدامش را خواهد خورد.

وقتی کسی هر چهار شرط ضروری را برآورده کرد (هوشیار بود، ترسید، محتاط بود و اطمینان مطلق داشت)، دیگر اشتباهی در کار نیست که او مسئولِ آن باشد. تحت چنین شرایطی اعمالش کیفیت خطای فاحشِ اعمالِ آدم احمق را از دست می دهد. اگر چنین شخصی شکست بخورد یا موفق نشود، فقط مبارزهای را باخته است و از بابت آن هیچگونه تأسف رقت انگیزی نخواهد خورد.

هرگاه آدم خودش را آمادهٔ آموختن کند باید، همچنانکه هر کسی می تواند، بسختی کار کند و حدود آموختنش از طریق ماهیت خودش معلوم می شود. بدینسان نکتهای دربارهٔ معرفت نیست که گفته شود. ترس از معرفت طبیعی است، همهٔ ما آن را تجربه می کنیم و هیچ کاری هم از دستمان برنمی آید. اما مهم نیست که آموختن چقدر ترس آور است، فکر دربارهٔ ایسنکه آدمی بدون معرفت یا دانش باشد و حشتناکتر است.

هر چیزی راهی از یک میلیون مسیر است. به هر حال سالک مبارز باید همواره به یاد داشته باشد که راه فقط راه است. اگر حس میکند که نباید راهی را دنبال کند، تحت هیچ شرایطی نباید این کار راکند. تصمیم او در مورد ادامهٔ راه یا ترکِ آن باید آزاد و بدون هیچ ترس یا جاه طلبی باشد. باید دقیق و سنجیده به هر مسیری بنگرد. پرسشی است که هر سالکِ مبارزی باید الزاماً بیرسد: آیا این راه دل دارد؟

تمام راهها یکی است. به هیچ جایی نمی رسند. به هر حال راه بدون دل هرگز لذت بخش نیست. از سوی دیگر، راهی که دل دارد ساده است. برای آنکه سالک مبارز میل آن را داشته باشد، وانمی دارد تا سخت کار کند. سفری شاد را تدارک می بیند و تا آنجا که بتواند راه را بهیماید، با آن یکی است.

دنیای شادی هست که در آن فرقی بین چیزها نیست، زیرا در آنجاکسی نیست که در مورد تفاوتها سؤال کند. ولی آن دنیای آدمها نیست. بعضی از آدمها این خودبینی را دارند که فکر میکنند در دو دنیا به سر می برند، ولی این فقط خودبینی آنهاست. برای ما فقط یک دنیا وجود دارد. ما انسان هستیم و باید دنیای انسانها را با آسودگی خاطر دنبال کنیم.

### شرح

جوهر آنچه دون خوان در آغار کارآموزیم به من گفت در ماهیت محریدی نقل قولهای بسرگزیده شده از اولین کتاب، آموزشهای دون خوان، قرار دارد. در زمان وقایعی که در کتاب وصف شده است، دون خوان مقدار زیادی دربارهٔ همرادان، گیاهان قدرت، مسکالیتو، هودک، باد، روح رودخانه ها و کوهستان، روح چاپارل و غیره و غیره صحبت کرد. بعدها، وقتی از او دربارهٔ تأکید وی بر این عناصر و این امر پرسیدم که چرا دیگر آنها را به کار نمی برد، او بی هیچ خیجلتی امر پرسیدم که در آغاز کارآموزیم به حاطر می سه درون تمام این همنگیات کاذب سرخبوستی شمنی رفته و بررسی کرده است.

من مات و مبهوت بودم. تعجب کردم که چطور می تواند چنین مباراتی را نگوید که ظاهراً حقیقی نبو دند. واقعاً منظورش از آنچه می گفت، جدی بود و من یقیناً مردی بودم که می توانست صحت کانان گفت:

22222222222

- اینقدر مطلب را جدی نگیر. برای من خیلی لذت بخش بود که تمام این چرت و پرتها را بررسی کنم و حتی لدت بخش تر بود برای اینکه می دانستم این کار را به خاطر تو می کنم.

ـبه خاطر من دونخوان؟ این دیگر چه خبطی است؟

سبله، به خاطر تو. من با نگاه داشتن دقتِ تو بر اقلامِ دنیایت که جذابیت شدیدی برایت دارد، به تو حقه زدم و توهم قلاب، ریسمان و و زنهٔ ماهیگیری را بلعیدی. به تنها چیزی که نیاز داشتم گرفتن دقت منقسمنشدهٔ تو بود. اما چگونه توانستم این کار راکنم، در حالی که تو چنین روح بی انضباطی داری؟ تو خودت بارها و بارها به من گفتهای برای این با من مانده ای که آنچه دربارهٔ دنیا می گویم مسحور کننده است. آنچه نمی دانستی چگونه بیان کنی این بود که جذابیتی که حس می کردی، بر مبنای این واقعیت قرار دارد که تو خیلی مبهم متوجه عنصری می شوی که درباره اش حرف می زنم. البته فکر کردی که ابهام عنصری می شوی که درباره اش حرف می زنم. البته فکر کردی که ابهام آیین شمنی است و تو مجذوب آن شدی؛ یعنی ماندی.

ـ دونخوان، این کار را با همه میکنی؟

انه همه، چون همه به سراغ من نمی آیند و مهمتر آنکه همه برای من جاذب نیستند. تو برای من جاذب بودی و هستی، فقط تو. معلم من، ناوال حولیان، به همین شیوه به من حقه زد. او با استفاده از شهوت و حرص من به من حقه زد. قول داد تمام زنان زیبایی را که دور و برش بودند به من بدهد و نیز قول داد مرا با طلا بپوشاند. به من قول بخت و اقبال را داد و من گول خوردم. از دوران بسیار قدیم به تمام شمنان مکتبِ من آموزگار مکتبِ من همین طور حقه زده شده است. شمنان مکتبِ من آموزگار

یاگورو (معلم روحانی) نیستند. آنان اهمیتی نمیدهند که معرفت خود را یاد بدهند. آنان میخواهند معرفت خود را به ارث بگذارند، نه اینکه مردم به طور مبهمی، به دلایلِ روشنفکرانه، به معرفت آنها علاقه داشته باشند.

Ш

 $\| \|$ 

 $\| \|$ 

[1]

[H]

[t]

[1]

|11

[1]

حق با دونخوان بودكه ميگفت من كاملاً به دليل تدبير او گول خوردهام. من واقعاً يقين كرده بودم كه مطلع مردمشناختي شمني را یافتهام. این وقتی بو د که تحت توجهات دون خوان و به علت نفوذ او خاطرات روزانه را می نوشتم و نقشه های قدیمی را گردآوری میکردم که مکان شهرهای سرخپوستانِ یاکلی را در سـراسـر سـدهها نشان میداد و این کار را از وقایعنگاران ژزوثیت در اواخر دههٔ ۱۷۰۰ شروع کرده بودم. من تمام این مکانها را گزارش کردم و ظریف ترین تغییرات را تعیین و شروع کردم به تعمق و تعجب که چرا شهرها بــه مکانهای دیگری منتقل شدهاند و چرا هر بار که تغییر مکان یافتهاند، ترتیب طرحها اندکی تفاوت یافته است. گمانه زنیهای کاذب دربارهٔ دلایل این امر و تردیدهای منطقی مرا غرق خود کرد. هزاران ورق از یادداشتهای مختصر و امکاناتی را گردآوردم که از کتابها و وقايعنامهها بيرون كشيده بودم. من دانشجوي تمامعيار مردمشناسي بودم. دونخوان به هر طریقی که میتوانست تصور و خیالبافی مرا برمى انگيخت. يكبار دون خوان در لفافهٔ توضيح به من گفت:

در طریقت سالکانِ مبارز هیچ داوطلبی نیست. شخص را باید بسر خلاف میل خودش بزور مجبور به گامنهادن در طریقت سالکان کرد. در آن موقع از او پرسیدم:

ــدونخوان، من با هزاران یادداشتی که به من حقه زدی گردآورم، چه کنم.

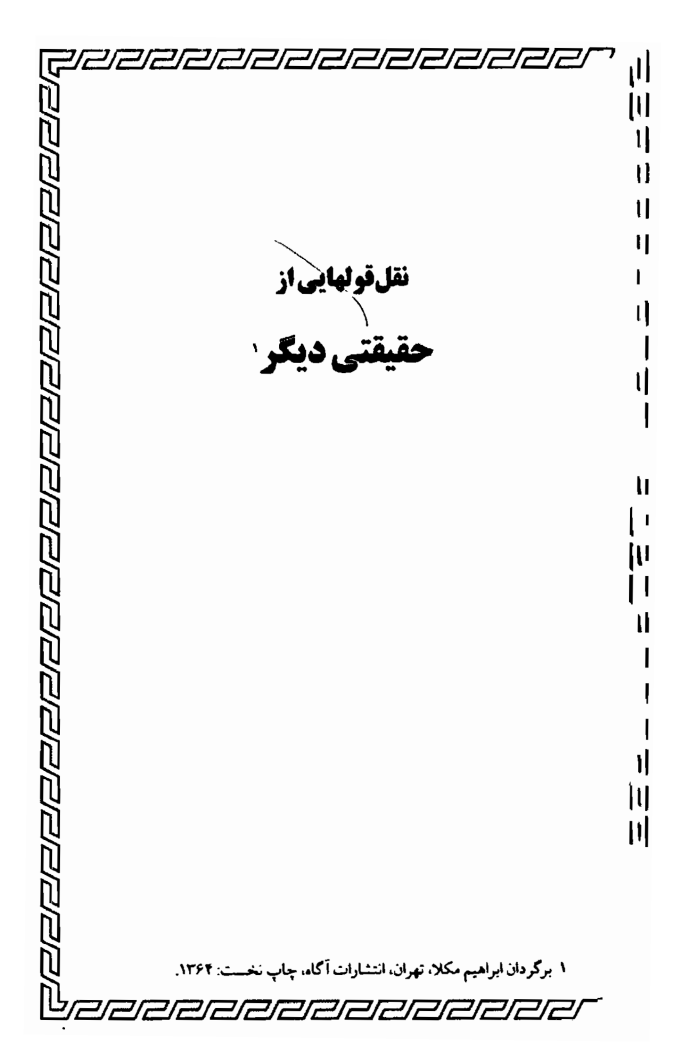
پاسخش برای من شوک آور بود. او گفت:

حتابی دربارهٔ آنها بنویس. به هر حال مطمئنم که اگر شروع به نوشتن کتاب کنی، هرگز از این یادداشتها استفاده نمی کنی. آنها بیهو دهاند، اما من کی هستم که این را به تو بگویم؟ خودت مطلب را بفهم، ولی سعی نکن کتاب را مثل یک نویسنده بنویسی. سعی کن آن را همچون سالکی مبارز، همچون شمن مبارزی بنویسی.

ـدون خوان، منظورت چیست؟

\_نمىدانم، خودت أن را بفهم.

مطلقاً حق با او بود. من هرگز از آن یادداشتها استفاده نکردم. در عوض دیدم که خودم با بی اطلاعی دربارهٔ احتمالاتِ تصبورناپذیرِ هستیِ سیستمِ دیگری از شناخت می نویسم.



سالک مبارز می داند که او فقط یک انسان است. تنها پشیمانی او این است که زندگیش چنان کو تاه است که او نمی تواند به تمام چیزهایی که دوست می دارد، چنگ اندازد، اما ایس امر برای او مسئله ای نیست، فقط تأسف است.

وقتی انسانها به مثابهٔ میدانهای انرژی دیده شوند، همچون رشتههای نور، بسان تار عنکبوتهای سفیدفام به نظر میرسند، رشتههای بسیار ظریفی که از فرق سر تا نوک انگشتان با در چرخش اند. بنابراین، آدم به چشم بیننده بسان تخممرغی متشکل از رشتههای چرخان به نظر می آید و دستها و پاهایش مانند موهای زیر درخشانی است که به هر سویی می جهند.

## PZZZZZZZZZZZZZZZZ

بیننده میبیند که هر اسانی با همه چیز در تماس است، ایس تماس از طریق دستهای او بیست، بلکه به کمک دستهای از رشتههای درازی است که از مرکر شکمش به هر سویی پر تاب میشوند. این رشتهها آدم را به محیط اطراف خویش پیوند میدهند، آنها تعادل او را نگاه میدارند، آنها به او ثبوت و پابرجایی می بخشند. وقتی سالک مبارزی می آموزد که ببیند، می ببند که آدم تخم مرغ فروزانی است، حال چه شاه باشد و چه گدا و هیچ راهی برای تغییر دادن هیچ چیزی نیست یا بهتر بگویم، در آن تخم مرغ فروزان چه چیزی می تواند عوض شود؟ چه چیزی؟

سالک مبارز هرگز در خصوص ترس خویش نگران نیست، در عوض او به شگفتیهای دیدن جریانِ انرژی فکر میکند! بقیه باد و بروت بی اهمیت.

فقط دیوانه است که بار معرفت پیشه شدن را با طیب خاطر به دوش می کشد. عاقل را باید با حقه و ترفند در این راه انداخت. مردم بسیاری هستند که با اشتیاق این بار را به دوش می کشند، ولی آنها به حساب نمی آیند. آنها معمولاً ترک خور ده اند. آنان همچون کدوهای غلیانی هستند که بظاهر سالم می نمایند، اما همین که آنها را پر از آب کردی، با کمترین فشاری که به آنها وارد آوری، نشت می کنند.

وقتی آدمی درگیر دیدن نیست، هر بار که به دنیا می نگرد، همه چیز به نظرش همان می رسد که بوده است. از سوی دیگر، وقتی آموخت که ببیند، هر بار که شیء واحدی را ببیند هرگز همان نخواهد بود که قبلاً بوده است و با این حال همان است. آدم به چشم بیننده همچون تخم مرغ است. هر بار که انسان یک و همان آدم را ببیند، تخم مرغ در خشانی را می بیند، با این حال همان تخم مرغ پیشین نیست.

||II

hi

شمنان مکزیک قدیم نام همزاد را بر نیروهایی وصف ناپذیر نهادند که بر آنها اثر می کرد. آنان آن نیروها را همزادها نامیدند، زیرا فکر می کردند که می توانند از آنها برای منظور قلبی خویش استفاده کنند، اندیشه ای که تقریباً نشان داد برای آن شمنان مهلک بوده است، زیرا آنچه آنان همزاد نامیدند موجودی است بدون ماهیت جسمانی که در جهان وجود دارد. شمنان کنونی آنان را موجودات غیر آلی می نامند.

پرسیدن اینکه همزادها چه عملکردی دارند مثل پرسیدن این است که ما انسانها در دنیا چه میکنیم. ما اینجا هستند و شاید هم پیش از ما بودهاند.

کارآمدترین روش زیستن، زندگی کردن بسان سالکی مبارز است. سالک مبارز ممکن است قبل از آنکه تصمیمی بگیرد نگران باشد و بیندیشد، اما همین که تصمیم گرفت، فارغ از فکر و نگرانی به راهش ادامه خواهد داد، هنوز میلیونها تصمیم دیگر در انتظارش خواهد بود. این است طریق سالک مبارز.

مرگ همه چیز است، می تواند نور چراغهای اتومبیلی در فراز تپه ای دور دست در پشت سر باشد. ممکن است لحظه ای مرثی شوند و آنگاه در تاریکی چنان ناپدید گردند که گویی فرور فتند تا فقط در بالای تپه ای دیگر پدیدار گردند و سپس دوباره نایدید شوند.

آنها چراغهایی بر تارک مرگاند، مرگ آنها را همچون کلاهی بر سر مینهد و آنگاه به تاخت رها میکند، کمکم به سوی ما پیش می آید و نزدیکتر و نزدیکتر می شود. مرگ گاهی اوقات چراغهایش را خاموش میکند، اما هرگز توقف نمی کند. سالک مبارز با عمل کردن زندگی می کند و نه با فکر کردن دربارهٔ آن یا با فکرکردن دربارهٔ چیزی که پس از انجامدادنِ عمل به آن فكر خواهدكرد. سالک مبارز راهی را برمیگزیند که دل دارد، هر راهی که دل دارد و آن را دنبال میکند. آنگاه لذت میبرد و میخندد. او می داند، زیرا می بیند که برودی زندگیش یکسره به پایان خواهد رسید. او می بیند که هیچ چیزی مهمتر از چیز دیگری نست.

معرفت پیشه فخر ندارد، مقام ندارد، خانواده ندارد، نام ندارد، وطن ندارد، فقط حیات دارد که باید زندگی کند و تحت این شرایط، تنها پیوند او با همنوعانش همان حماقت اختیاری است.

از آن رو که هیچ چیز مهمتر از چیز دیگری نیست، سالک مبارز، هر عملی را برمیگزیند و آن را جنان انجام می دهد که گویی برایش مهم است. حماقت اختیاری او وادارش می کند بگوید که آنچه انجام می دهد مهم است و او را وامی دارد چنان عمل کند که گویی مهم است و با این حال او می داند که مهم نیست. پس، وقتی کار را به پایان بُرد، در آرامش خلوت می کند و اعمالش، چه خوب و چه بد، چه شمر بخش و چه بی نیمر به هیچ و جه برایش اهمیتی ندارد.

سالک مبارز ممکن است چنین برگزیند که کاملاً خونسرد و آرام بماند و هرگز دست به عمل نزند و چنان رفتار کند که گویی خونسرد و آرام بودن برایش مهم است، ولی او در ایس کار نیز بحق صادق خواهد بود، چراکه این نیز همان حماقت اختیاری ساحر است.

آدم معمولی زیاده از حد به دوست داشتن مردم یا دوست داشته شدن اهمیت می دهد. سالک مبارز نیز دوست مي دارد، فقط همين و بس. او هر چه يا هر كسي راكه بخواهد، برای نفس عمل، دوست دارد.



سالک مبارز می داند که منتظر است و می داند که منتظر چیست و تا زمانی که انتظار می کشد، چیزی نمی خواهد، بنابراین هر اندک چیزی که به دست آورد، بیش از آن است که می خواهد. اگر نیاز به خوردن داشته باشد، راهی برای آن می یابد، چرا که گرسنه نیست. اگر چیزی تنش را بیازارد، راه چارهای برای آن خواهد یافت، چرا که در د نمی کشد. گرسنه بو دن یا در دکشیدن بدان معناست که او سالکی مبارز نیست و نیروهای در د و گرسنگی او را نابود خواهند کرد.

قصد، تفکر یا شیء و یا آرزو نیست. قصد چیزی است که می تواند شخص را در موقعی فاتح سازد که افکارش به او مسی گوید شکست خورده است. قصد با وجود وادادن و افراط کاری سالک مبارز کار می کند، چیزی است که او را آسیب ناپذیر می سازد. قصد چیزی است که شمن را به میان دیوار، به میان ماه و به بینهایت می فرستد.

وقتی آدمی در طریقت سالکان مبارز گام نهد، رفته رفته آگاه می شود که زندگی عادی را برای همیشه پشت سر گذاشته است. دیگر وسایل دنیای عادی برایش حائلی نیست و اگر می خواهد زنده بماند باید راهی نو برای زیستن بیابد.

هر ذره از معرفتی که به قدرت مبدل می شود، مرگ را به عنوان نسیروی مرکزی در خود دارد. مرگ تلنگر نهایی را وارد مى آورد و آنچه را مرگ لمس كند براستى به قدرت مبدل مىشود.

ما بشر هستیم و تقدیرمان آموختن و پرتابشدن به دنیاهایی تازه و تصورناپذیر است. سالک مبارزی که انرژی را می بند، میداند که در چشمانداز نما دنیاهای تازه را پایانی نیست. روح سالک مبارز نه افراط کار و شکایت پذیر است و نه بُرد و باخت پذیر. روح سالک مبارز صرفاً مبارزه پذیر است و هر مبارزه ای آخرین نبرد او در روی زمین است. بدینسان، پیامد آن چندان اهمیتی برای او ندارد. سالک مبارز در آخرین نبرد خود بر روی زمین اجازه می دهد که روحش پاک و آزاد جاری گردد و همین که به نبرد برخیز د می داند که قصد وی بی عیب و نقص است و می خند و می خندد.

ما پیوسته با خودمان دربارهٔ دنیای مان حرف می زنیم. در واقع دنیایمان را با گفتگویِ درونی نگاه می داریم و هر گاه از حرف زدن با خود دربارهٔ خودمان و دنیایِ مان دست بداریم، دنیا همان است که باید باشد. ما آن را تجدید می کنیم، آن را با زندگی از نو روشن می سازیم. با گفتگویِ درونی آن را برپا می داریم. به این کار هم بسنده نمی کنیم، بلکه در حین اینکه با خودمان حرف می زنیم، راهیمان را برمی گزینیم. بینابرایین، همین گزینشها را بارها و بارها تکرار می کنیم تا روزی که بمیریم، زیرا بارها و بارها به تکرار همیس گفتگوی درونی تا روزی که بمیریم، ادامه می دهیم. سالک مبارز از این امر روزی که بمیریم، ادامه می دهیم. سالک مبارز از این امر بدارد.

دنیا تمام چیزهایی است که در اینجا نهفته است: زندگی، مردم و هر چیز دیگری که ما را احاطه کرده. دنیا درکناپذیر است. هرگز آن را درنخواهیم یافت. هرگز اسرار آن بر ما مکشوف نمی گردد. بنابراین باید با دنیا همان گونه رفتار کنیم که هست: راز محض.

اعمالی که مردم انجام میدهند تحت هیچ شرایطی نمی تواند مهمتر از خود دنیا باشد و بنابراین، سالک مبارز با دنیا به مثابه رازی بی پایان مواجه می شود و با آنچه مردم انجام می دهند به عنوان حماقتي بي پايان.

### شـرح

در نقل قولهایی که از حقیقتی دیگر بیرون آورده شده است، روحیهای که شمنان مکزیک قدیم در تمام تلاشهای عمدی خویش ضمیمه کردند، با وضوح چشمگیری شروع به ظاهر شدن می کند. دون خوان ضمن اینکه با من دربارهٔ آن شمنان دوران کهن صحبت می کرد، خاطر نشان کرد که آن جنبهٔ دنیایشان که برای کارورزان جدید از جاذبیتی عالی برخوردار بود، آگاهی تند و تیزی بود که آن شمنان در خصوص نیرویی جهانی توسعه داده بودند که قصد نامیدند. آنان توضیح دادند پیوندی که هر انسانی با این نیرو داشت چنان منظم و شسته رفته بود که می توانستند امور را برای منظور قلبی خویش تحت تأثیر قرار دهند. دون خوان گفت که قصد این شمنان که به چنین شدت برنده ای توسعه یافته بود، تنها کمکی بود که کارورزان جدید داشتند. او این امر را با اصطلاحات پیش پاافستاده تری بیان کرد و گفت که کارورزان کنونی اگر با خودشان صادق باشند، هر قیمتی را حاضر ند

بردازند تا تحت لوای چنین قصدی زندگی کنند.

دونخوان اظهار داشت هر کسی که حتی کمترین علاقه ای به دنیای شمنان عهد عتیق نشان می داد، فوراً به حلقهٔ قصد تند و تیز آنها کشیده می شد. قصد آنان برای دون خوان چیزی بی نظیر بود که هیچیک از مانمی توانست با موفقیت به مبارزه پر دازد. بعلاوه او دلیل آورد که نیازی نبود تا با چنین قصدی مبارزه کرد، زیرا تنها چیزی بود که اهمیت داشت: جو هر دنیای آن شمنان بود، دنیایی که کارورزان کنونی بیش از هر چیز تصور پذیری مشتاق آنند.

حال و هوای نقل قولها از حقیقتی دیگر چیزی نیست که من عمداً منظم کرده باشم. حال و هوایی است که مستقل از اهداف و آرزوهای من رو آمده است. حتی می توانم بگویم مخالف آن چیزی بود که در ذهن داشتم. کلافِ اسرار آمیز چرخ زمان، نهان شده در متن کتاب بود که ناگهان فعال گشت و به حالت کشش رها شد: کششی که جهت تلاشهایم را دیکته کرد.

هنگام نوشتن حقیقتی دیگر، تا آنجاکه احساساتم دلواپس اثرم بود، حقیقتاً می توانستم بگویم فکر می کردم که شادمانه مشغول انجام دادن تحقیقات میدانی مردمشناختی هستم و احساسات و افکارم آنقدر از دنیای شمنانِ عهد عتیق دور بودند که هر چیز دیگری می توانست باشد. دون خوان عقیدهٔ دیگری داشت. از آن رو که سالک می توانست باشد. دون خوان عقیدهٔ دیگری داشت. از آن رو که سالک مبارزی کارکشته بود، می دانست که احتمالاً نمی توانستم خودم را از کشش مغناطیسی قصدی برهانم که آن شمنان ایجاد کرده بودند. در آن غرق شده بودم، حال چه آن را باور داشتم یا نداشتم و چه اینکه

آرزوی آن را میکردم.

وضع و حالت امور موجب وقوع دلشوره و اضطرابی زیر آستانه ای از سوی من شد، اضطرابی نبود که بتوانم تعریف یا معین کنم، یا حتی از آن آگاه باشم. این دلشوره بر اعمالم بدون امکان آگاهانهٔ پرداختن به آنها یا جستجوی توضیح حکمفرماگشت. در بازنگری، فقط می توانم بگویم که تا سرحد مرگ ترسیده بودم، هر چند نمی توانستم مشخص کنم که از چه چیزی ترسیده ام.

بارها كوشيدم اين احساس ترس را تجزيه و تحليل كنم، ولى فوراً خسته و بى حوصله مى شدم. بلافاصله درمى يافتم كه بررسى من بى اساس، زائد است و به اين امر ختم مى شد كه آن را رها مى كردم. از دون خوان دربارهٔ حال و وضع بو دنِ خويش پرسيدم. پند او، داده هاي او را مى خواستم. او گفت:

- فقط ترسیده ای، همه اش همین است. دنبال دلایل اسرار آمیز برای ترست نباش. دلیل اسرار آمیز درست همین جا، مقابل تو، در دسترس توست: قصد شمنان مکزیک کهن است. تو با دنیای آنان سر و کار داری و آن دنیا گاهگاهی چهرهٔ خود را به تو نشان می دهد. البته تبو نمی توانی آن منظر را بگیری. من هم نمی توانم. در زمان من هیچیک از ما نمی تواند.

ـ دونخوان، معمايي صحبت ميكني.

بله، در این لحظه همین طور است. روزی برایت روشن خواهد شد. در حال حاضر احمقانه است بکوشیم که دربارهٔ آن حرف بزنیم یا چیزی را توضیح دهیم. هیچ چیزی از آنچه میکوشم به تو نشان دهم،

# eeeeeeeeeeèe

معنایی ندارد. در ایس لحظه مطالب مبتذل باورنکردنی برای تو بینهایت معنای بیشتری دارد.

کاملاً حق با او بود. تمام ترسهایم باکمک امور مبتدل متوقف می شدکه در آن موقع از آنها شرمنده بودم و حالا هم شرمنده هستم. از تملک شیطانی می ترسیدم. چنین ترسی خیلی زود در زندگیم دَلَمه بسته بود. طبیعتاً آنچه توضیح نابذیر بود، چیزی اهریمنی، چیزی شرورانه بودکه هدفش نابودساختن من بود.

هر قدر توضیحات دون خوان دربارهٔ دنیای شمنان کهن نیشدار تر می شد، احساس نیازم در حفاظت از خودم بیشتر می گشت. این احساس چیزی نبود که بتواند بیان شود. چیزی بیشتر از نیاز به حفاظت خویش بود، نیاز به حفظ صداقت و واقعیت بود و ارزش انکارناپذیر دنیایی که ما انسانها در آن زندگی می کردیم. برای من دنیایم تنها دنیای شناخت پذیر بود. اگر تهدید آمیز بود، واکنش فوری از جانب من انجام می گرفت، واکنشی که خود را در کیفیت ترسی متجلی می ساخت که هرگز نمی توانم آن را بیان کنم. این ترس چیزی بود که شخص باید احساس می کرد تا شدت آن را در می یافت. ترس از مردن یا صدمه دیدن نبود. بیشتر چیزی بود که به طرزی بی حد و حصر عمیق تر از آن بود. چنان عمیق بود که هر کارورز شمنی، حتی اگر بکوشد که آن را مفهوم پر دازی کند، گیج و آشفته می شود. دون خوان گفت:

ـ تو به طرزی غیر مستقیم آمدهای تا مستقیماً در برابر سالکِ مبارز قرار گیری.

در آن موقع بر مفهوم سالک مبارز، جنگجو، تأکیدی بی بایان می ورزید. او گفت که البته سالکِ مبارز چیزی بیش از صرفاً یک مفهوم است. نحوهٔ زندگی است و این نحوهٔ زندگی تنها عامل بازدارندهٔ ترس و تنها طریقی بود که کارورز می توانست از آن سود جوید؛ یعنی بگذارد که جریانِ عمل او به آزادی حرکت کند. بدون تصویر سالکِ مبارز امکان پیروزی بر موانع و مشکلات طریقتِ معرفت وجود نداشت.

دون خوان سالک مبارز را به عنوان مبارزی بی نظیر تعریف کرد. حالتی روحی، تسهیل شده به کمک قصد شمنانِ عهد عتبق بود، وضعی که هر انسانی می تواند وارد آن شود. دون خوان گفت:

- قصد آن شمنان چنان بُرنده، چنان قدر تمند بود که ساختار سالک مبارز را، در هرکسی که تقاضای آن را داشت، استحکام می بخشید، حتی اگر آنها از آن خبر نداشتند.

خلاصه آنکه سالک مبارز برای شمنان مکزیک قدیم واحدی رزمی، چنان هماهنگ با نبرد در پیرامون خویش و چنان خارق العاده تغییریافته بود که در نابترین شکل خود به هیچ چیز زائدی برای زنده ماندن نیاز نداشت. ضرور تی نداشت تا به سالک مبارز پیشکشی داد یا او را با سخنان و اعمالی حمایت و کمک کرد و یا کوشید تا او را تسلی داد و دلگرمی بخشید. تمام اینها در ساختار سالک مبارز گنجانده شده بود. از آن رو که این ساختار را قصد شمنان مکزیک کهن معین کرده بود، آنان مطمئن بودند که هر امر پیش بینی پذیری را شامل معین کرده بود، آنان مطمئن بودند که هر امر پیش بینی پذیری را شامل است. نتیجهٔ نهایی مبارزی بود که بتنهایی مبارزه می کرد و از عقاید

## zezzzzzzzzzz

راسخ و خاموش خویش تمام انگیزههایی را بیرون میکشید که برای پیشرفتن نیاز داشت، بی آنکه شکایت کند، بی آنکه لازم باشد ستوده شود.

شخصاً مفهوم سالک مبارز را جاذب یافتم و همزمان نیز یکی از ترساننده ترین چیزهایی بود که با آن مواجه شده بودم. فکر می کردم مفهومی است که اگر آن را بپذیرم مرا به بردگی می کشد و به من وقت و خلق و خوی اعتراض کردن، آزمودن یا شکایت کردن را نمی دهد. شکایت و غرولند کردن عادت تمام عمر من بود و حقیقتاً من با چنگ و دنسدان می جنگیدم که آن را از دست ندهم. فکر می کردم که شکایت کردن نشانهٔ شخص احساساتی، شجاع و صریح است که برای بیان کردن امور مسلم خود، برای آنچه دوست می دارد و آنچه دوست نمی دارد، هیچ ضعف و تردیدی ندارد. اگر تمام آنها به عضوی آماده مبارزهٔ مبدل می شد من بیش از آنی که توانائیش را داشتم، از دست می دادم.

اینها افکار درونی من بودند. با ایس حال من مشتاق جهت، آرامش و کفایتِ سالکِ مبارز بودم. یکی از مهمترین کمکهایی که شمنان مکزیک کهن برای برقراری مفهوم و تصور سالکِ مبارز به کار بردند، تصور پذیرشِ مَرگمان به عنوان همراه، شاهدی برای اعمالمان بود. دون خوان گفت و قتی که این فرضِ قبلی، حتی به شکلی ملایم، پذیرفته شد، پلی شکل می گیرد که از این طرف به آن طرفِ شکافِ بین دنیایِ امورِ زندگی روزمرهٔ ما و چیزی که در برابر ماست، ولی نامی ندارد امتداد دارد، چیزی که در مه نهان است و به نظر نمی رسد و جود

داشته باشد، چیزی چنان وحشتناک مبهم و نامعلوم که نمی تواند به عنوان نقطهٔ عطف مورد استفاده قرار گیرد و با این حال آنجاست، به طرزی انکار ناپذیر حضور دارد.

دون خوان مدعی بود تنها موجودات روی زمین که قادراند از این پل بگذرند سالکان مبارزاند: خاموش در کوشش خود و تسلطناپذیر، زیرا او چیزی برای از دست دادن ندارد. کارآمد و شمر بخش است، زیرا او باید همه چیز را به دست آورد.



andananananananananananan نقلقولهایی از سفر به ایختلان<sup>،</sup> ۱. سغر به دیگر سو، برگردان دل آرا قهرمان، تهران نشر میترا، چاپ دهم: ۱۳۷۵.

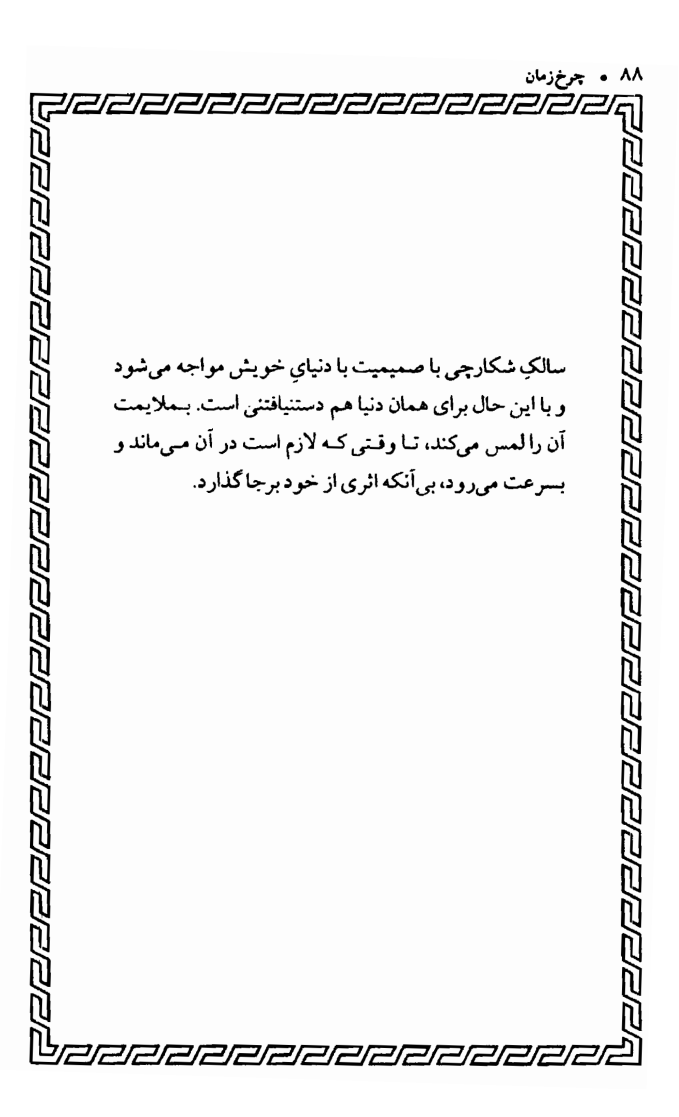
شخص نباید دربارهٔ عکس گرفتن و ضبط کردن نوار نگران باشد. اینها زوائد زندگیهای جدی است. شخص بایستی نگران روح باشد که همواره عقب میرود.

گذشتهٔ شخصی دائماً باید تجدید شود و به همین دلیل هر چه شخص انجام می دهد، آن را به والدین، خویشان و دوستان می گوید. برعکس، برای سالکِ مبارزی که گذشتهٔ شخصی ندارد، نیازی هم به توضیحات نیست. هیچ کس از اعمال او عصبانی و ناراحت نمی شود و برتر از همه آنکه هیچ کس هم او را با افکار و انتظارات خویش ملزم به کاری نمی کند.

وقتی هیچ چیزی مسلم و واقعی نیست، همواره گوشبزنگ خواهيم بودو آمادهٔ رفتن هستيم. هيجانآورتر استكه ندانيم چه خبر است تا آنکه طوري رفتار کنيم که گويي همه چيز را مىدانيم. تا وقتی شخصی حس میکند که مهمترین چیز در دنیاست، واقعاً نمی تواند دنیای اطرافش را دریابد. او همچون اسبی با چشم بند خواهد بود: تنها چیزی که می بیند خودش، جدا از هر چیز دیگری است. مرگ همراه جاودانی ماست. او همواره در طرف چپ ما و به فاصلهٔ یک دست از ما قرار دارد. مرگ تنها مشاور خردمندی است که سالکِ مبارز دارد. هر بار که حس میکند هیچ چیز روبراه نیست و او در خطر نابودی است، می تواند به سوی مرگش رو کند و از او بیرسد که آیا چنین است. مرگش به او خواهد گفت که اشتباه میکند و واقعا هیچ چیزی جز تماس با او مهم نیست. مرگش به او خواهد گفت: «من که هنوز به تسو دست نزدهام.»

هر بار که سالک مبارز تصمیم می گیرد کاری انجام دهد، باید با تمام و جود انسجام دهد، اما باید مسئولیت آنچه را انسجام می دهد، بپذیرد. مهم نیست که چه می کند، اما باید نخست بداند که چرا آن کار را می کند و سپس باید به اعمالش بدون کوچکترین تردید یا کمترین پشیمانی ادامه دهد. در دنیایی که مرگ شکار جسی است، فرصتی برای تأسف و تردید نیست فقط فرصتِ تصمیم گرفتن هست. مهم نیست که تصمیمها چه هستند هیچ چیزی کمتر یا بیشتر از چیز دیگری جدی نیست. در دنیایی که مرگ شکار چسی است تصمیمات کو چک و بزرگ و جود ندارند. فقط تصمیمهایی است که سالک مبارز با در نظر گرفتن مرگ گریزناپذیر می گیرد.

سالک مبارز باید بیاموزد که به ارادهٔ خود در دسترس باشد یا نباشد. برای سالک مبارز بیهوده است که تمام مدت ناآگاهانه در دسترس باشد، همچنانکه برایش پنهانشدن بیهوده است، وقتی همه میدانند که او پنهان شده است. دستنیافتنی بودن برای سالک مبارز بدین معناست که او با قناعت با دنیای اطرافش مواجه می شود و مهمتر از همه آنکه او عمداً از خسته کردن خویش و دیگران اجتناب می کند. او از دیگران استفاده نمی کند و شیرهٔ آنها را نمی کشد تا فقط پوست و استخوانی باقی بماند، بویژه مردمی را که دوست می دارد. زمانی که شخص نگران است، نومیدانه به هر چیزی چنگ می اندازد و وقتی به چیزی چنگ انداخت، هم خودش را خسته می کند و هم آن چیز یا آن کس را که به آن چنگ انداخته است. برعکس، سالکِ شکارچی می داند که همواره نخجیر در دامش خواهد افتاد، پس نگران نمی شود. نگران بودن مساوی است با در دسترس بودن، ناآگاهانه در دسترس بودن.



سالکی شکارچی بودن صرفاً تله گذاشتن نیست. سالکِ شکارچی نخجیر را به این دلیل به دام نمی اندازد که خودش تله ها را می گذارد یا عادات شکارش را می شناسد، بلکه به این دلیل که خود، عادتی ندارد. این مزیت اوست. او به هیچ وجه همچون حیواناتی نیست که تعقیب می کند، حیواناتی که عادتهای سنگین و پیچ و خمهای پیش بینی شدنی دارند. او آزاد، سیال و پیش بینی ناپذیر است.

دنیا برای آدم معمولی عجیب و غریب است، زیرا اگر برایش ملال آور نباشد، با آن در تضاد است. برای سالک مبارز دنیا عجیب و غریب است، زیرا شگفت انگیز، ترسناک، اسرار آمیز و پیمایش ناپذیر است. سالک مبارز باید مشولیت بودن در اینجا را بپذیرد، در این دنیای شگفت انگیز، در این زمان شگفت انگیز.

سالک مبارز باید بیاموزد که هر عملی را به حساب آورد، از آن رو که او مدتی کوتاه در این دنیا به سر می برد، در واقع بسی کوتاه برای آنکه شاهد شگفتیهای آن باشیم.

اعمال قدرت دارند، بویژه هنگامی که سالک مبارزی که آن را انجام می دهد، می داند که آن اعمال آخرین نبرد اوست. در اقدام به عمل با علم به اینکه آنچه انجام می دهد ممکن است آخرین عملش در روی زمین باشد، شادی شگفت و حادی وجود دارد. سالک مبارز باید دقت خود را به پیوند بین خویش و مرگش معطوف کند، بدون کمترین پشیمانی و غم و یا نگرانی. او بایستی دقت خویش را به این واقعیت معطوف کند که وقتی ندارد و بگذارد تا اعمالش بر اثر آن انجام شوند. باید بگذارد تا هر یک از اعمالش آخرین نبرد وی در روی زمین باشد. فقط شحت این شرایط است که اعمالش از اقتداری برحق برخوردار خواهند بود. در غیر این صورت تا زمانی که زنده باشد، اعمال آدمی احمق خواهد بود.

سالکِ شکارچی می داند که مرگش در انتظار اوست و آنچه در این لحظه انجام می دهد ممکن است آخرین نبرد وی در روی زمین باشد. آن را نبرد می نامند، زیرا که مبارزه است. بیشتر افسراد بسی هیچ مبارزه و اندیشه ای اعمال مختلفی انجام می دهند. بر عکس، سالکِ شکارچی هر عملی را تخمین می زند و از آن رو که علم کامل به مرگ خود دارد، چنان بیا بصیرت اقدام می کند که گویی هر عملی آخرین نبرد اوبست. فسقط آدم احمق متوجه مزیتی که سالکِ شکارچی بسر فسقط آدم احمق متوجه مزیتی که سالکِ شکارچی بسر نبردش توجهی شایسته می کند. پس صرفاً طبیعی است که نبردش توجهی شایسته می کند. پس صرفاً طبیعی است که آخرین عملش در روی زمین شایسته ترین اعمالش باشد، بدین ترتیب عمل لذت بخش است و این امر وحشت او را زایل می سازد.

سالک مبارز شکارچی منزهی است که به شکار قدرت می رود؛ او مست و دیوانه نیست و وقت و حوصلهٔ لافزدن یا به خود دروغگفتن و یا حرکت غلط را ندارد. دیرکهای [مرگ] برای چنین کاری زیاده از حد بلند است. دیرکها زندگی بدقت آراستهٔ اوست که مدت مدیدی وقت گرفته تا اینچنین محکمتر و کامل شده است. او این را با برآورد اشتباه و احمقانه و یا با اشتباه گرفتن چیزی به جای چیزی دیگر از دست نخواهد داد.

انسان، هر انسانی مستحق آن چیزی است که قسمت بشر است: شادی، رنج، غم و مبارزه. ماهیت اعمالش تا وقتی که همچون سالکی مبارز عمل میکند، مهم نیست:

اگر روح او ضایع شده باشد، بایستی آن را اصلاح کند، پاکیزه کند و به کمال رساند، زیرا در کل زندگی انسان وظیفه ای شایسته تر از این نیست. روح خود را اصلاح نکردن به جستجوی مرگ رفتن است. و این کار مانند در جستجوی هیچ بودن است، چرا که مرگ بی اعتنا به چیزی ما را خواهد برد. در جستجوی کمال یافتگی روح سالکی مبارز بودن تنها وظیفهٔ ارزشمند و زودگذر ما و آدمیت ماست.

مشکلترین کارها در دنیا تقبل منش سالکِ مبارز است. بیهوده است که غمگین باشیم و شکایت کنیم و با این کار، خود را محق جلوه دهیم؛ باور کنیم که همواره کسی ما را آزار می دهد. هیچ کس به کسی کاری ندارد، بخصوص به سالکی مبارز.

سالک مبارز یک شکار جی است. او هر چیزی را محاسبه کرد، می کند و این تسلط است. وقتی همه چیز را محاسبه کرد، دست به عمل می زند. خود را رها می کند و این توکل است. سالک مبارز برگی در باد نیست. هیچ کس نمی تواند او را مجبور به کاری کند، هیچ کس نمی تواند او را وادارد تا علیه خود یا داوری بهتر خویش اقدامی کند. سالک مبارز سازش کرده است که زنده بماند و به بهترین نحو ممکن زندگی می کند.

سالک مبارز فقط انسانی است، انسانی متواضع. او نمی تواند مقاصد مرگش را تغییر دهد، اما روح بی عیب و نقص وی که پس از مشقات شگفت انگیز قدرت ذخیره کرده است، یقیناً می تواند مرگ او را برای لحظه ای به تأخیر اندازد، لحظه ای به قدر کافی طولانی تا برای آخرین بار از به یاد آوردن اقتدارش مسرور گردد. می توانیم بگوییم این اشاره ای است که مرگ با افرادی دارد که روحی بی عیب و نقص، روحی کمال یافته دارند.

سالک مبارز هیچ تأسفی بر آنچه انجام داده است، نخواهد خورد، زیرا منفککردن عمل شخص و آن را موذیانه، زشت و بد نامیدن ناشی از اهمیت تضمین نشده ای است که برای خود قائل است.

حقه در چیزی است که شخص بر آن تأکید می ورزد. ما یا خود را بدبخت می کنیم و یا خود را نیرومند می سازیم. نیروی صرف شده همان است. هنر سالک مبارز در این است که بین وحشت و شکوه انسان بودن تعادل برقرار کند.

## شرح

هنگامی که مشغول نوشتن سفر به اینختلان بودم، حال و روز اسرار آمیز تری در تمام دور و بَرم حاکم بود. دون خوان ماتوس چند مقیاس بینهایت عملی را در رفتار روزانه ام درخواست کرده بود. او گامهایی چند از عمل را طرح ریزی کرده بود که میخواست با دقت پیگیری کنم. سه وظیفه به من محول کرده بود که فقط مبهمترین ارجاعات دنیای زندگی روزمرهٔ من یا هر دنیای دیگری بود. میخواست تالاشم را در دنیای روزمره انجام دهم تاگذشتهٔ شخصی ام را به هر وسیلهٔ ممکنی از بین ببرم. سپس از من خواست تا عداتم را ترک گویم و سرانجام خواست تا حس خودبینی خویش را از بین ببرم. از او پرسیدم:

ـ دونخوان، چطور همه اینها را انجام دهم؟

-اصلاً نمی دانم. هیچیک از ما نمی داند که چگونه عملاً و به نحو مؤثری این کار را انجام دهد. با این حال اگر شروع به کار کنیم، آن را به انجام خواهیم رساند، بی آنکه حتی بدانیم چه چیزی به کمکمان آمده است. مشکلی که تو با آن رویارو هستی همانی است که من بـا آن

رويارو بودم.

سپس ادامه داد:

-به تو اطمینان می دهم که مشکل ما بیرون از فقدان مطلقی در زندگی عقاید ما متولد شده است که ما را مهمیز می زند تا تغییر کنیم. موقعی که معلمم این وظیفه را به من محول کر د به تنها چیزی که نیاز داشتم تا این وظیفه را به کار اندازم، این فکر بود که می تواند انجام شود. وقتی این تصور را داشتم، بی آنکه بدانم چگونه، آن را انجام دادم. توصیه می کنم که همین کار را بکنی.

شروع به درهم و برهمترین شکایات کردم، تلویحاً این واقعیت راگفتم که جامعه شناسم و عادت به راهنماییهای عملی دارم که ماده اصلی و مفاد را دارد و نه چیزی مبهم که وابسته راه حلهای جادویی است تا ابزار عملی. دون خوان خندان پاسخ داد:

هر چه دلت می خواهد بگو، وقتی شکایت به پایان رسید ضعفها و تر دیدها را فراموش کن و آن کاری را انجام بده که گفتم.

حق با دون خوان بود. به تنها چیزی که نیاز داشتم یا بهتر بگویم تنها چیزی که بخش اسرار آمیز من نیاز داشت که آشکار نبود، تصور بود. «منی» که در سراسر زندگیم شناخته بودم به چیزی بینهایت بیش از تصور نیاز داشت. به تعلیم و تربیت نیاز داشت، به مهمیز خوردن، به راهنمایی نیاز داشت. چنان درگیر موفقیت خود شدم که وظیفهٔ تسرک کردن عادات روز مره، از دست دادن خودبینی و از بین بردن

گذشته شخصی به لذتی ناب مبدل گشت. دونخوان هنگام توضیح موفقیت اسرار آمیزم گفت:

ـ تو مزهای در برابر راه سالکان مبارزی.

او آهسته و روش دار مرا رهنمون گشت تا آگاهیم رابا شدت بیشتر و بیشتری بر شاخ و برگ تجریدیِ مفهوم سالکِ مبارز متمرکز کنم که او راهِ سالکان مبارز، طریقت سالکان مبارز می نامید. او توضیح داد که راه سالکان ساختاری از عقاید است که شمنان مکزیک کهن برپا کر دهاند. آن شمنان ساخت خود را به وسیلهٔ توانایی دیدنِ ازژی، همان طور که به آزادی در جهان جاری است، به دست آور دند. بنابراین، راه تقلیل ناپذیری که منحصراً توسط جهتِ جریان انرژی در جهان معین می شد. دون خوان با قطعیت اظهار داشت که هیچ چیزی دربارهٔ راه سالکان نیست که بتوان مباحثه کرد، هیچ چیزی نمی توانست تغییر می اللکان نیست که بتوان مباحثه کرد، هیچ چیزی نمی توانست تغییر می کرد توسط امور مسلم انرژیکی محصور می شد که به هیچ استدلالی، هیچ تأمل و تعمقی دربارهٔ کارکرد و ارزش آنها اجازهٔ ورود نمی داد.

دون خوان گفت که آن شمنان دوران کهن آن را راه سالکانِ مبارز نامیدند، زیرا ساختار آن تمام امکانات زندهای را دربر میگرفت که ممکن بود سالکِ مبارز در طریقتِ معرفت با آن رویارو گردد. آن شمنان مطلقاً در بررسی خود برای چنین احتمالاتی دقیق و روش دار بودند. طبق نظر دون خوان آنان براستی قادر بودند در ساختار تجریدی خویش هر چیزی را جای دهند که از نظر بشری امکان دارد.

دونخوان راه سالکان را با عمارتی، با هر یک از عناصر این عمارت که و سیلهٔ حائلی است، مقایسه کرد که تنها کارکردش نگاهداری روان سالکِ مبارز در نقش او به عنوان نوآی شمن است تا حرکات او را آسان و پرمعنا سازد. او صریحاً اظهار داشت که راه سالکان ساختِ اصلی بود که بدون آن نوآیانِ شمن در عظمتِ جهان غرق می شدند.

دونخوان راه سالكان را والاترين شكوهِ شمنانِ مكزيك باستان ناميد. او آن را مهمترين سهيمهٔ كمك آنها، جوهر متانتِ آنان مي ديد. يكبار از او پر سيدم:

دون خوان، راه سالکان مبارز تا این حدبه طور کوبنده ای مهم است؟

به طور کوبنده ای مهم حسن تعبیر است. راه سالکان همه چیز است.

سلامتی جسمی و روحی است. من به هیچ طریق دیگری نمی توانم

آن را وصف کنم، زیرا شمنان مکزیک کهن چنان ساختاری پدید

آور ده اند که برای من به معنای آن است که آنان در اوج قدرت خویش،

در قلهٔ شادمانی خود، در تارک شادی خود بوده اند.

در سطح پذیرش عملی یا طرد آن که در آن موقع فکر کردم در آن غوطه و رم تا طریقت سالکانِ مبارز را کاملاً و عاری از تعصب در آغوش کشم. همه چیز برایم ناممکن بود. هر قدر دون خوان طریقت سالکان را بیشتر وصف می کرد، احساسی که داشتم بیشتر شدت می گرفت که براستی او نقشه می کشد تا تعادل مرا به هم زند.

بنابراین، راهنمایی دونخوان نهانی بود. به هر حال خود را با وضوح شگفتانگیزی در نقلقولهایی متجلی ساخت که از سفر به

2222222222222<u>2</u>

2222222222222

ایختلان بیرون کشیده ام. دون خوان با سرعتی بیش از حد در پرشها و حدود از می پیشتر رفته بود، بی آنکه وجودم از آن باخبر باشد و ناگهان به خطر افتاده بودم. دوباره گاهی از اوقات فکر می کردم که یا به طرز درستی در لبهٔ پذیرش وجود سیستم شناختی دیگری هستم و یا چنان کاملاً بی تفاوتم که اهمیتی نمی دهم چنین چیزی به ایس یا آن طریق روی دهد.

البته همواره اختیار گریز از همه اینها و جود داشت، اما پذیرفتنی نبود. خدمات دون خوان یا استفادهٔ ثقیل من از مفهوم و تصور سالکِ مبارز به نحوی مرا تا جایی سخت کرده بود که دیگر چندان تسرسی نداشتم. گرفتار شده بودم، ولی واقعاً تفاوتی نداشت. تنها چیزی که می دانستم این بود که طی مدتی آنجا با دون خوان بودم.

نقلقولهایی از **افسانههای قدرت** ۱. برگردان مهران کندری، مسعود کاظمی، جاپ نخست: ۱۳۶۳. اعتمادبنفس سالک مبارز مثل اعتمادبنفس آدم معمولی نیست. آدم معمولی اطمینان را در چشم دیگران جستجو میکند و اسمش را هم اعتمادبنفس میگذارد، ولی سالک مبارز بی عیب و نقص، کمال یافتگی را از دید خود می بیند و اسمش را فروتنی و تواضع میگذارد. شخص معمولی متکی به دیگران است، در حالی که سالکِ مبارز فقط متکی به بینهایت است.

تنها راه ممکنی که سالک مبارز دارد ایس است که استوار و بی قید و شرط عمل کند. او در لحظه خاصی به قدر کافی راه و رسم سالکان مبارز را برای آنکه همانگونه رفتار کند، می داند، اما رفتار و عادتهای دیرینهٔ وی سد راه او هستند. گفتگوی درونی چیزی است که پایه و اساس وجود مردم بر آن استوار است. دنیا چنین و چنان یا این طور و آن طور است، زیرا ما راجع به هستی آن چنین و چنان یا این طور و آن طور با خود حرف می زنیم. پس از آنکه سالکِ مبارز آموخت چگونه مناظرهٔ درونی خود را متوقف کند، راه عالم شمنان بر وی باز می شود.

تواضع سالک مبارز فروتنی گدا نیست. سالک در برابر هیچ کسی سر خم نمی کند و همین طور به کسی هم اجازه نمی دهد که جلو او خم شود. در عوض گدا جلو هر گذرنده ای که اندکی از او برتر باشد، نزدیک کلاهی که به زمین انداخته، زانو می زند و به خاک می افتد، در مقابل انتظار دارد هر کسی هم که از او پایین تر است جلویش بر خاک افتد. آرامش خاطر، پناه، ترس، تمام اینها کلماتی است که حالات روحی را پدید آورده است، شخص باید یاد بگیرد آن را بپذیرد، بی آنکه حتی دربارهٔ ارزش آنها فکر کند. همنوعان ما جادوگران سیاه اند و هر که با آنهاست نیز جادوگری سیاه است. کمی فکر کن! می توانی راهی را که آنها برایت تعیین کرده اند رد کنی؟ و اگر با آنها بمانی، افکار و اعمالت برای همیشه طبق ضوابط آنان تعیین می شود. این بردگی است. برعکس، سالک مبارز رها از تمام اینهاست. آزادی گرانبهاست، اما بهای آن را می شود پرداخت. پس از اسیرکنندگانت، از اربابانت بترس. وقت و نیروی خود را با ترسیدن از آزادی هدر نده.

نقص کلمات این است که همواره ما را مجبور می کند تا احساس آگاهی کنیم، ولی به محض اینکه از آنها دور می شویم و به دنیا نظر می اندازیم، کمبودشان را حس می کنیم. به همین دلیل سالکِ مبارز می کوشد به جایِ حرف زدن عمل کند و بسرای رسیدن به این هدف توصیف جدیدی از دنیا را می پذیرد، توصیفی جدید که در آن حرف زدن زیاد مهم نیست و اعمال جدید نیز عکس العملهای جدیدی به دنبال دارند.

سالک مبارز می پندارد که مرده است، به همین علت چیزی ندارد که از دست بدهد. بدترین پیشامدها برایش روی داده است، با این حال او آرام و خاطرجمع است، اما از گفتار و رفتارش چنین برنمی آید که شاهد همه چیز بوده است.

معرفت خاصترین موضوع است، بویژه برای سالکی مبارز. معرفت برای سالک چیزی است که ناگهان واقع میشود، او را در خود غوطهور میکند و از او میگذرد.

معرفت مثل ذراتی از غبار طلایی شناور به سوی سالکِ مبارز می آید، درست از همان غبار که بالهای شب پسره را پسوشانده است. به همین جهت معرفت بسرای سالکِ مبارز همچون دوشگرفتن است یا همچون بارانی از ذرات طلایی تیره که بر او می بارد.

seererered

[1]

هر وقت که گفتگوی درونی متوقف می شود، دنیا فرومی ریزد و آشکال بسیار عجیب وجودمان بر ما ظاهر می شود، گویی که آنها بشدت تحت حفاظت کلماتمان بودهاند.

1

l

1

سالک مبارز بایستی احساسی را بپرورد که همهٔ چیزهای مورد نیاز را برای این سفر عجیب که زندگی اوست، دارد. آنچه برای سالک مبارز مهم است زنده ماندن است. زندگی به خودی خود کافی، گویای خود است و کامل.

بنابراین، بدون هیچگونه گستاخی می توان گفت که سالکبودن تجربهٔ تجربههاست. آدم معمولی فکر میکند که غوطه خور دن در شک و محنت نشانهٔ معنویت و احساساتی بودن است. واقعیت این است که آدم عادی همه چیز هست بجز احساساتی. منطق واماندهٔ او آگاهانه خود را به غولی یا قدیسی مبدل میکند. اما حقیقتاً برای چنین قالبی (غول یا قدیس) بسی کوچک است.

سالکی مبارزبودن کار ساده ای نیست که آدم فقط دلش بخواهد. بیشتر مبارزه ای بی پایان است که تا آخرین لحظهٔ زندگی ما طول می کشد. هیچ کس سالک متولد نشده است، همچنانکه هیچ کس هم به عنوان موجودی معمولی به دنیا نیامده است. این ما هستیم که به این یا آن مبدل می شویم. انسانها نظاره گرانند، اما دنیایی که مشاهده میکنند توهمی بیش نیست، توهمی که با توصیفی ایجاد شده است که از بدو تولد برایشان وصف کرده اند.

بنابراین در اصل دنیایی که منطق شان می خواهد نگاه دارد، دنیایی است که با توصیف و قوانین تعصب آمیز و بی چون و چرای آن پدید آمده که منطق آنها یاد می گیرد بپذیرد و از آن حمایت کند.

مزیتِ نهانیِ موجودات فروزان این است که آنها چیزی دارند که هرگز از آن استفاده نمی کنند: قصد. ترفند شمن همان ترفند آدم معمولی است. هر دو توصیفی از دنیا دارند. آدم معمولی آن را به کمک منطق خود تقویت می کند، شمن با قصدش. اما مزیتِ شمن در این است که قصد فراگیر تر از منطق است. تفاوت اساسی بین سالک مبارز و انسان معمولی در این است که سالک مبارز همه چیز را به عنوان مبارزه طلبی قبول میکند، در حالی که انسان معمولی همه چیز را به عنوان برکت یا نفرین به شمار می آورد.

برگ برندهٔ سالک مبارز این است که او بدون باورکردن باور می کند. اما بدیهی است با گفتن اینکه چیزی را باور کرده، نمی تواند براحتی از آن بگذرد، چون این دیگر زیادی آسان است. باورکردنِ تنها، بدون برائت، او را از بررسی وضع خویش معاف می کند. در هر حال، هرگاه سالکی مبارز خود را درگیر باورکردن کند، در واقع به نوعی انتخاب دست زده است. سالکی مبارز باور نمی کند، او باید باور کند.

مرگ عامل ضروری بایستی باورکردنهاست. بدون آگاهی از مرگ همه چیز معمولی و مبتذل است. چنین است، چون مرگ در کمین اوست که سالکِ مبارز باید باور کند دنیا رازی پیمایشناپذیر است. بایستی باورداشتن بدین شیوه بیانگر درونی ترین تمایل سالکِ مبارز است.

anderenderenderenderen اقتدار همواره یک جو شانس [فرصتهای کوتاهی] را در اختیار سالک مبارز قرار میدهد. هنر سالک مبارز در این است كه دائماً تحرك داشته باشد تا بتواند از آن استفاده كند. وقتی سالکی مبارز تصمیمی برای عملی میگیرد، باید آمادهٔ مردن باشد. اگر برای مردن آماده باشد، هیچگونه تلهای، اتفاق ناخوشایندی و اعمال بیهودهای در کار نخواهد بود. چون او انتظار چیزی را ندارد، همه چیز بتدریج در جای [خاص] خود قرار خواهد گرفت.

سالک مبارز در مقام آموزگار بایستی ابتدا دربارهٔ امکان عمل کردن بدون باور کردن، بدون انتظار پاداش داشتن، یاد بدهد؛ یعنی عمل کردن برای نفس عمل. موفقیت او در مقام معلم بستگی به این دارد که چقدر خوب و هماهنگ کارآموز خود را در این مورد خاص هدایت میکند.

به منظور کمک به کارآموز برای آنکه گذشته شخصی را محو کند، سالکِ مبارز در مقام آموزگار سه فن دیگر را نیز به او می آموزد: ترک خودخواهی، قبول مسئولیت و پذیرش مرگ به عنوان شاهد. بدون تأثیر سودمند این سه فن، از بین بردن گذشتهٔ شخصی، شخص را به آدمی مبدل می کند که نسبت به خود و اعمالش بی ثبات، طفر هرو و بیش از حد لزوم دودل خواهد بود.

جداً هیچ راهی برای خلاصی از شر دلسوزی به حال خود و جود ندارد. دلسوزی به حال خود مقام و منزلتی معین در زندگی ما دارد. نمایی مشخص که شناخته شده. به این ترتیب هر بار که فرصتی پیش آید، این نما فعال می شود. این دلسوزی تاریخچهای دارد، ولی اگر شخص صورت ظاهر آن را جابجا کرده است.

تغییردادنِ صورتِ ظاهرِ دلسوزی به حال خود فقط این معنا را می دهد که شخص باید برای عنصری که نخست مهم بوده است، مقامی ثانوی قائل شود. دلسوزی به حال خود هنوز ویژگی برتر است، اما حالا جایگاهی در پسزمینه دارد، به همان طریقی که تصور قریبالوقوع مرگ شخص یا تصور فروتنیِ سالکِ مبارز و یا تصورِ مسئولیت نسبت به اعمال زمانی برایِ سالکِ مبارز در پسزمینه قرار داشت، بی آنکه هیچگاه استفاده شود تا لحظهای که شخص سالکی مبارز گردد.

سالک مبارز به درد خود اعتراف می کند، ولی به آن تسلیم نمی شود. به این جهت سالکِ مبارزی که به ناشناخته گام می نهد حالتی اندوه گین ندارد، برعکس به دلیل احساس فروتنی ناشی از بختِ بلند خود خوشحال است و یقین دارد که روح او بی عیب و نقص است، بویژه آنکه از کارآیی خود کاملاً آگاه است. شادیِ سالکِ مبارز از آنجا ناشی می شود که قسمت خود را پذیرفته است و با صداقت آنچه را در پیش رو دارد، تعیین کرده است.

## reenenenen jarien jarie

## شرح

افسانه های قدرت نشانهٔ سقوط نهایی من است. در زمانی که وقایع نقل شده در کتاب روی می دادند، من از اغتشاش احساسی شدیدی، از فروپاشی سالکِ مبارز رنج می بردم. دون خوان ماتوس این دنیا را ترک گفت و چهار کار آموزش را در آن برجای گذاشت. هر یک از آن کار آموزان شخصاً به وسیلهٔ دون خوان پیش می رفت و وظیفه ای به آنان محول شده بود. من آن وظیفه را دل خوشکنکی می دانستم که در مقایسه با آن خسارت و فقدان هیچ اهمیتی نداشت.

اینکه دیگر دونخوان را نمی دیدم نمی توانست با وظایف ساختگی تسکین یابد. طبیعتاً نخستین بهانه ای که برای دون خوان آوردم، این بود که بگویم می خواهم با او بروم. او گفت:

ــتو هنوز آماده نيستي. واقعبين باش.

او را مطمئن ساختم و گفتم:

\_ولي دريک چشم به هم زدن مي توانم خودم را آماده کنم.

ـ تردیدی ندارم. تو آماده خواهی شد، ولی نه برای من. من توانایی کامل میخواهم. قصدی کامل و بی عیب و نقص، انضباطی بی عیب و نقص طلب می کنم. تو هنوز آن را نداری. روزی خواهی داشت، به آن خواهی رسید، ولی هنوز به آن نرسیدهای.

دونخوان، تو قدرت داری که مرا هم، ناپخته و نـاکـامل، بـا خـود ببری.

ـ تصور میکنم که دارم، اما نمیخواهم، زیرا اتلافِ شرم آوری برای تو خواهد بود. حرفم را قبول کن، همه چیز را از دست می دهی. اصرار نکن. اصرار کردن در قلمرو سالکان مبارز نیست.

همین حرف کافی بود که مرا باز دارد. به هـر حـال بـاطناً آرزو داشتم که با او بروم و در آن سوی مـرزهای هـر چـیزی خـود را بـه مخاطره اندازم که عادی و واقعی میدانستم.

وقتی لحظه ای فرارسید که دون خوان عملاً دنیا را ترک گفت، به نوعی در خشندگی بخار مانندِ رنگی مبدل شد. او انرژی ناب بود که به آزادی در جهان شناور گشت. در آن لحظه احساسم در خصوص فقدانِ وی چنان شدید بود که می خواستم بمیرم. به آنچه دون خوان گفته بود اعتنا نکردم و بی هیچ تردید و دودلی خود را به پرتگاه افکندم. این طور [برای خودم] استدلال کردم که اگر چنین کنم، هنگام مردن دون خوان مجبور می شود مرا با خود ببرد و هر ذره آگاهی را که در من مانده است، نجات دهد.

اما به دلایلی که وصف ناپذیراند، حال چه آن را با توجه به پیش فرضهایِ شناخت عادی و چه با توجه به شناخت شمنان بررسی

کردم، نمردم. در دنیای زندگی روزمره تنها ماندم، در حالی که سه همکار من در تمام دنیا متفرق شدند. برای خودم ناشناخته بودم، چیزی که تنهاییم را در دناکتر از همیشه می کرد.

خود را عامل برانگیزنده، نوعی مأمور مخفی می دیدم که دونخوان به دلایلی نامعلوم برجای گذاشته بود. نقل قولهای بیرون آورده شده از کالبد انسانه های قدرت کیفیت ناشناخته دنیا را می نمایاند، نه دنیای شمنان، بلکه دنیای روزمره را که طبق نظر دونخوان همان قدر اسرار آمیز و غنی است که هر چیزی می تواند باشد. تنها چیزی که نسیاز داریم تا شگفتیهای دنیای روزمره را بچینیم، فارغدلی و وارستگی کافی است. اما به چیزی که بیش از این نیاز داریم رهایی و دلبستگی است. دون خوان به من هشدار داد:

ـ سالک مبارز باید این دنیا را دوست داشته باشد تا این دنیا که این چنان پیش پاافتاده به نظر می رسد، گشوده گردد و شگفتیهای خود را نشان دهد.

در لحظه ای که این کلمات را میگفت، در صحرای سونورا بودیم. او گفت:

احساسی ظریف است که در این صحرای باشکوه باشیم، قلههای سر بفلک کشیدهٔ کوههای ساختگی را ببینیم که واقعاً جریان گدازه های آتشفشانهایی آن را ساخته که راه درازی رفته است. احساسی باشکوه است که دریابیم بعضی از آن تکههای قلنبهٔ ابسیدیان در چنان درجه حرارت بالایی پدید آمدهاند که هنوز اصلیت خود را حفظ کردهاند. آنها به مقدار زیادی قدرت دارند. بی هدف در

آن قلههای سر بفلک کشیده پر سه زدن و عملاً تکهای کوار تزیافتن که امواج رادیویی را می گیرد، خارق العاده است. تنها ایراد به این تصویر حیرت آور این است که برای گامنهادن به شگفتیهای این دنیا یا دنیای شگفت آور دیگر، شخص نیار دارد که سالکی مبارز باشد: آرام، خوددار، بی طرف و آمادهٔ بهره برداری از طریق حملههای بی امان ناشناخته. تو هنوز به این طریق عادت نداری. بنابراین وظیفهٔ توست که این کمال را قبل از آنکه بتوانی دربارهٔ خطر کردن در بینهایت صحبت کنی، جستجو کنی.

722222222222

من سی و پنج سال از عمر م را در جستجوی پختگی سالک مبارز صرف کردم. به مکانهایی رفتم که توصیفی نمی پذیرد. آن احساس آمادهٔ بهره برداری بودن از طریقِ حمله هایِ بی امان ناشناخته را جستجو کردم. محجوبانه و بی خبر رفتم و به همان طریق نیز بازگشتم. کارهای سالکان مبارز آرام و منحصر بفرد است و موقعی که سالکی می رود یا می آید، چنان آن را دور از نظر انجام می دهد که هیچ کسی عاقلتر [در انجام دادن آن] نیست. جستجو کردن پختگی سالک به هر طریق دیگری متظاهرانه خواهد بود و بنابراین نپذیرفتنی و بی اعتبار.

در نقل قولهای افسانه های قدرت در دناکترین یادآوری برایم ایس بود که قصد شمنانی که در زمانهای قدیم در مکزیک می زیستند، هنوز به طرزی بی عیب و نقص کار می کرد. چرخ زمان سنگدلانه در اطرافم حرکت داشت، مرا وامی داشت تا به شیار هایی بنگرم که شخص نمی تواند دربارهاش صحبت بدارد و هنوز منسجم مانده است. یکبار دون خوان به من گفت:

اسکافی است بگویم که عظمت این دنیا، حال چه دنیای شمن و چه دنیای آدم عادی باشد، چنان آشکار است که فقط ناهنجاری می تواند ما را از توجه به آن بازدارد. اگر بکوشیم تا برای موجودات نابهنجار توضیح دهیم گمشدن در شیارهای چرخ زمان شبیه چیست؛ یعنی در واقع پوچ ترین امری است که سالک مبارز می تواند به عهده گیرد. بنابراین، او مطمئن می سازد که سفر هایش فقط متعلق به وضع بو دن او در مقام سالک مبارز است.

نقلقولهایی از **دومین حلقه قدرت** ۱. برگردان مهران کندری، مسعود کاظمی، چاپ نخست: ۱۳۶۴.

وقتی شخص چیزی برای از دستدادن ندار د باشهامت می شود. ما فقط زمانی ترسو هستیم که هنوز می توانیم دستمان را به چیزی بند کنیم.

سالکانِ مبارز بایستی در تلاش خود برای دگرگونی بی عیب و نقص باشند تا شکل انسانی خود را بترسانند و به دور اندازند. پس از سالها زندگی بی عیب و نقص لحظهای فرامی رسد که شکل انسانی تاب مقاومت ندارد و آدم را ترک می کند. یعنی می شود گفت زمانی می رسد که میدانهای انرژی که با عادات یک عمر کنترل شده است، راست می شود. سالکِ مبارز بی عمر بشدت تحت تأثیر قرار می گیرد و حتی می تواند بر اثر پیامدِ راست شدنِ میدانهای انرژی بمیرد، ولی سالکِ مبارزِ بی عیب راست شدنِ میدانهای انرژی بمیرد، ولی سالکِ مبارزِ بی عیب و نقص همواره جان سالم به در می برد.

فقط یکبار برمیگزینیم. برمیگزینیم که سالکی مبارز شویم یا آدمی عادی بمانیم. گزینش دومی و جود ندارد، حداقل نه در اين كرة خاكي.

انسانها دوست دارند که به آنها بگویند که چه کنند، اما بیشتر دوست دارند که مبارزه کنند و آنچه را به آنها گفته شده است، انجام ندهند و از این رو آنان درگیر می شوند و از کسی که برای اولین بار به آنها گفته است، متنفر می گردند. هر کسی می تواند بیند و با این حال ما برمی گزینیم که آنچه را ديدهايم، به ياد نياوريم.

## شسرح

قبل از آنکه دومین حلقهٔ قدرت را بنویسم، سالها گذشت. دون خوان مدتها بود که رفته بود و نقل قولها از این کتاب خاطراتی است از آنچه او گفته، خاطراتی که به کمک وضعی جدید، تحولی جدید به پاشده است. بازیگر دیگری در زندگیم ظاهر گشت. او همکار دون خوان، فلوریندا ماتوس ( Florinda Matus) بود. تمام کارآموزان دون خوان خبر داشتند و قتی که او ما را ترک کرد، فلوریندا برجای گذاشته شد تا به طریقی آخرین قسمت تعلیم و تربیت ما را جمع و جور کند. دون خوان گفته بود:

ـ تا وقتی که قادر به پذیرفتن اوامر از زنی نباشی، بی آنکه آسیبی به خود وارد آوری، کامل نخواهی بود. اما چنین زنی هر زنی نخواهد بود. باید شخص خاصی باشد، کسی که قدرت دارد و ویژگی بیرحمی راکه اجازه نخواهد داد مسئول باشی، آن طور که خودت خیال می کنی که هستی.

البته من به حرفهایش خندیدم، فکر میکردم که قطعاً شوخی میکند. اما حقیقت امر این بود که اصلاً شوخی نمیکرد. روزی فلوریندا دانر گرا (F. Donner - Grau) و تایشا آبلار Taisha) فلوریندا دانر گرا (F. Donner - Grau) و تایشا آبلار Abelar) (مایشتند و ما به مکزیک رفتیم. به فروشگاه بزرگی در شهر گوادالاحارا (Guadalajara) رفتیم و در آنجا فلوریندا ماتوس را یافتیم. محشر ترین زنی که تاکنون دیده بودم: بیش از حد قدبلند، یافتیم. محشر ترین زنی که تاکنون دیده بودم: بیش از حد قدبلند، صدوهفتادوهشت سانتیمتر، لاغر، استخوانی با چهرهای زیبا، پیر و با این حال بسیار جوان. و قتی ما را دید فریاد زد:

- آخ، شما هستید! سه تفنگدار! پسران سرحال \_اِینی، مینی و مو! همه جا را دنبال شما گشتم!

و بی آنکه حرف بیشتری بزند کنترل را در دست گرفت، البته فلوریندا دانر ـگرا بیش از حد خوشحال بود. تایشا آبلار بینهایت تودار بود و من هم طبق معمول آزرده و تقریباً عصبانی بودم. می دانستم که این توافق و قرار موفق نخواهد بود. حاضر بودم نخستین باری که دهان گستاخش را باز کرد و کلمات مزخرفی همچون «اینی، مینی، مو، پسران سرحال» را بیرون داد با او زدوخورد کنم.

به هر حال امور گماننشدنی که در ذخیره داشتم به کمکم شتافت و مرا از هرگونه واکنش خشم و ناراحتی بازداشت و من با فلوریندا چنان عالی کنار آمدم که به خواب هم نمی دیدم. او با دستی آهنین بر ما حکم راند. او ملکهٔ بلامنازع زندگی ما بود. قدرت و وارستگی داشت

۱. نویسندهٔ کتاب رؤیای ساحره.

تاکارش راکه هماهنگکردن ما به ظریفترین طریق بود، انجام دهد. به ما اجازه نداد در دلسوزی به حال خود غوطه ور شویم و یا اگر چیزی به طور کامل طبق میل ما نبود، شکایت کنیم. اصلاً مثل دون خوان نبود. فاقد متانت او بود، ولی خصوصیت دیگری داشت که فقدان او را متعادل می کرد: سریعتر از هر چیزی بود که می توانست باشد. یک چشم به هم زدن برایش کافی بود تا کل وضع را درک کند و بلافاصله طبق آنچه از او انتظار می رفت، عمل کند.

یکی از کلکهای محبوب او که من بشدت لذت بردم، این بودکه به طور رسمی از حضاریا دسته ای از مردم که با آنها صحبت می کرد، برای مثال می پرسید: «در اینجا کسی دربارهٔ فشار و جابجایی گازها می داند؟» این سؤالها را بسیار جدی می پرسید و وقتی حضار پاسخ می دادند «نه، نه، نمی دانیم» او می گفت: «پس من هر چه دلم می خواهد می توانم بگویم!؟» و براستی شروع می کرد و هر چه دلش می خواست می گفت. و اقعا گاهی او قات چنان چیزهای مضحکی می گفت که من از فرط خنده بر زمین می افتادم.

یکی دیگر از پرسشهای سادهٔ او این بود: «آیا هیچیک از کسانی که اینجاست چیزی دربارهٔ شبکیّهٔ شمپانزه می داند؟ نمی داند؟ و فلوریندا چیزهایِ خودسرانه ای دربارهٔ شبکیّهٔ شمپانزه می گفت. هرگز در زندگیم کاملتر از این، از اوقاتم لذت نبردم. من تحسینگر وی و پیرو بی غرض او بودم.

یکبار ناسوری در استخوان چهاربندم داشتم که ثمر افتادن در در های پر از تیغهای کاکتوس در سالها پیش بود. آن موقع هفتادو پنج

خار در بدن من فرورفت. یکی از آنها به طور کامل بیرون نیامد و یا باقیماندهٔ چرک یا نُحرده هایی را برجای گذاشت که سالها بـعد تـولید

ناسوری کرد. دکترم گفت:

اینکه چیزی نیست. فقط بیرون آوردن چرک است که باید نیشتر زده شود؛ جراحی ساده ای است. چند دقیقه بیشتر برای تمیز کردن آن طول نمی کشد.

من با فلوريندا مشورت كردم و او گفت:

- تو ناوالی. یا خودت را معالجه میکنی و یا می میری. هیچ ابهام معنایی یا رفتار دوگانهای در کار نیست. برای آنکه ناوالی را دکتری نیشتر بزند؛ یعنی تو باید قدرت خود را از دست داده باشی. ناوال از ناسوری بمیرد؟ خجالت دارد!

بجز تایشا آبلار و فلوریندا دانر ـگرا بقیهٔ کارآموزان دون خوان به هیچ وجه اهمیتی به فلوریندا نمی دادند. او هیبتی ترساننده بود. کسی بود که هرگز آن آزادی راکه حس می کر دند در خور آنان است، به آنها اجازه نمی داد. او هرگز کر دارهای ساختگی آیینِ شمنیِ آنان را نمی ستود و هرگاه از طریقت سالکانِ مبارز دور می شدند آنان را متوقف می کرد.

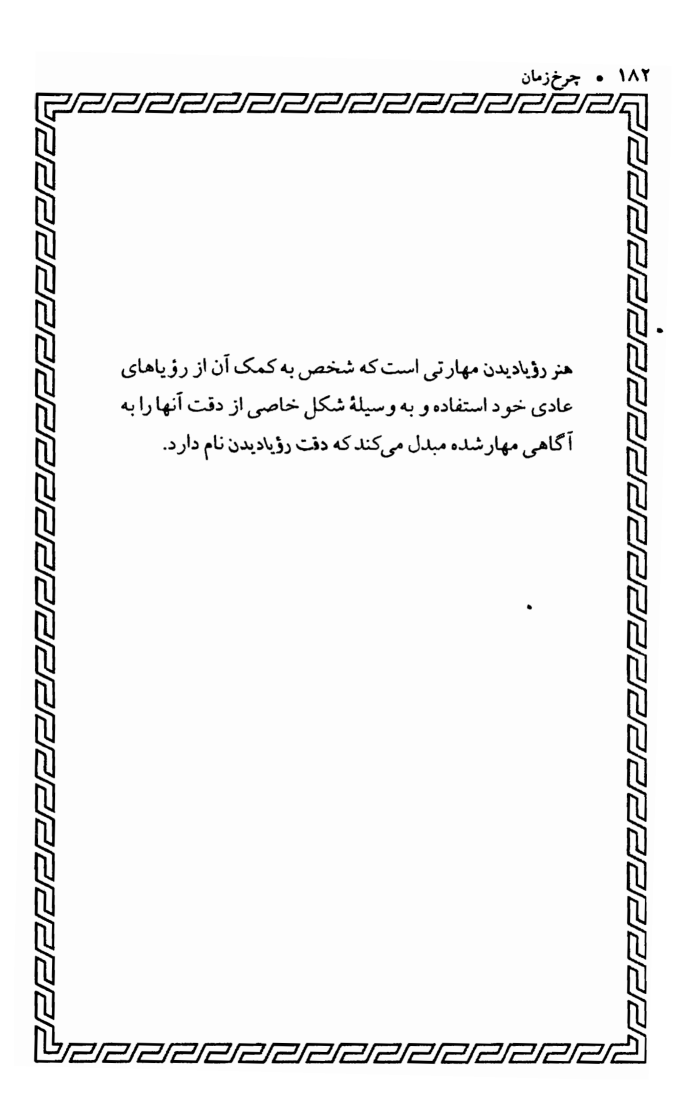
در کالبد دومین حلقهٔ قدرت کشمکش کارآموزان بیش از بروز آن است. کارآموزان دیگر دونخوان مقدار زیادی از دست داده و سرشار از فوران جنون خودپرستی بودند؛ هر یک به جهت خاص خویش کشیده می شد؛ هر یک ارزش خود را بیان می کرد.

هر چه ان زمان در زندگیمان روی داد، عمیقاً تحت نفوذ

222222222222

فلوریندا ماتوس بود. با این حال او هرگز در صف جلو نبود. او همواره هیئتی در پسزمینه بود. خردمند، شوخ، بیرحم. فلوریندا دانر ـ گرا و من چنان او را دوست می داشتیم که گویی هیچ کسی را قبلاً دوست نداشته ایم و هنگامی که او رفت، جواهرات، پول، وقار، کاردانی و نامش را برای فلوریندا دانر ـ گرا به میراث گذاشت. حس کردم که هرگز نمی توانم کتابی دربارهٔ فلوریندا ماتوس بنویسم و اگر کسی زمانی بتواند این کار را کند، فلوریندا دانر ـ گرا، وارث حقیقی او، دختر دختران اوست. من نیز، همچون فلوریندا ماتوس، فقط هیئتی در پسزمینه بودم. دون خوان ماتوس مرا در آنجا گذاشته بود تا تنهایی سالکِ مبارز را خرد کنم و از گذارم در زمین لذت برم.

نقلقولهایی از **هدیه عقاب** ۱. برگردان مهران كندري، مسعود كاظمي، چاپ نخست: ١٣٤٥.



از دستدادن شکل انسانی همچون مارپیچی است. به سالکِ مبارز این آزادی را میدهد که خود را به عنوان میدانهای راست انرژی به یاد آورد و این نیز به نوبهٔ خود او را آزادتر مىسازد.

سالک مبارز می داند که منتظر است و می داند که در انتظار چیست و ضمن اینکه انتظار می کشد با چشمانش از هر چیز دنیا لذت می برد. فضیلت نهایی سالکِ مبارز لذت بردن از شادی بینهایت است.

وقتی سالک مبارزی هیچگونه انتظاری نیدارد، اعمال مردم دیگر او را تحت تأثیر قرار نمی دهد. آرامشی عجیب نیروی حاکم بر زندگی او میشود. او یکی از مفاهیم زندگی سالکانِ مبارز را پذیرفته است: وارستگی.

وارستگی به خودی خود به معنای خِرد نیست، ولی با این حال مزیتی است، زیرا باعث می شود که سالکِ مبارز با لحظه ای درنگ دوباره اوضاع را ارزیابی و در وضعیت خود تجدید نظر کند. به هر حال برای استفادهٔ صحیح و منطقی از آن لحظهٔ اضافی، سالکِ مبارز باید عمری بی وقفه مبارزه کند.

سرسپردهام پیشاپیش به نیرویی حاكم بر سرنوشتم. و در پرکاهی نیز نمیآویزم. پس مرا چیزی نیست، تا به حفظ آن بکوشم. مرا اندیشهای نیست، پس میتوانم ببینم. مرا هراس از چیزی نیست، پس می توانم خود را به یاد آ رم. جداو در سبکبالی پیشی میگیرم از عقاب تا رَسم به رهایی. <sup>ا</sup> ۱. تنظیم شعر از آقای هاشمینژاد.

انسانها دو سو دارند. سوی راست شامل همهٔ چیزهایی است که ذهن می تواند تصور کند. سوی چپ، قلمرو خصوصیات وصف ناپذیر است، قلمرویی که به کلام در نمی آید. شاید سوی چپ باکل جسم درک و دریافته شود، البته اگر بشود در این مورد از درک و فهم سخن گفت، از این روست که در قالبِ مفهوم در نمی آید.

تمام قوای ذهنی، امکانات و فضایل آیین شمنی، از ساده ترین آنها گرفته تا شگفتانگیز ترین آن، در درون جسم انسان است.

ر را رور المراج می المراج المراج

قدرتی که سرنوشت تمام موجودات زنده را رقم می زند، عقاب نامیده می شود. نه برای آنکه عقاب است و یا ربطی به عقاب دارد، بلکه به چشم بیننده همچون عقاب قیرگون عظیمی پدیدار می شود که بسان عقاب ایستاده و بلندای آن سر بفلک کشیده است.

[1]

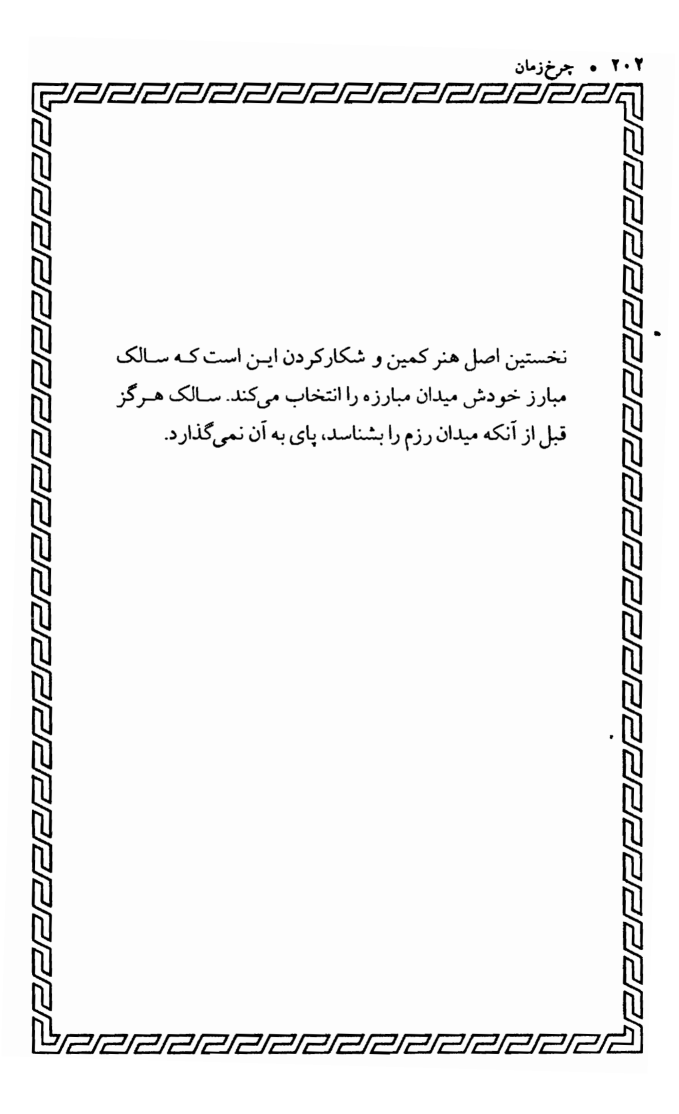
[Ū

عقاب آگاهی تمام موجوداتی را می بلعد که لحظهای پیش روی این کرهٔ خاکی زندگی می کردند و هماکنون مرده اند. موجوداتی که همچون از دحام بی پایان کرمهای شب تاب بر می خورند تا صاحب خود را که عامل حیات بخشی آنها بوده است ملاقات کنند. عقاب همچون دباغی که پوست را پهن می کند این شعله های کوچک را باز و صاف می کند و سپس به مصرف می رساند، زیرا آگاهی غذای عقاب است.

peeeeeeeeeeee

به هر یک از این موجودات زنده، اگر بخواهد، اقتداری اعطا می شود که روزنه ای را به سوی آزادی جستجو کند و از میان آن بگذرد. بر بیننده ای که آن روزنه را می بیند و بر موجوداتی که از میان آن می گذرند، روشن است که عقاب به منظور جاودانه ساختن آگاهی، این هدیه را اعطا کرده است.

گذار به آزادی زندگی جاوید به مفهوم آنچه ما از لغت جاویدان می فهمیم؛ یعنی زندگی کردن برای ابد نیست. طبق قانون شخص می تواند آگاهی را که معمولاً در لحظهٔ مرگ رها می شود، حفظ کند. در لحظهٔ گذار، تمام جسم از معرفت روشن می شود. یکباره تمام سلولها از خویشتن خویش آگاهی می یابند و هم زمان با آن از تمامیت جسم آگاه می شوند.



کنارگذاشتن چیزهای غیر ضروری دومین اصل هنر کمین و شکارکردن است. سالک مبارز امور را پیچیده نمیکند. هدفش سادهبودن است. او تمام تمرکزش را به کار میبرد تا تصمیم بگیرد که آیا وارد میدان مبارزه بشود یا نشود، زیرا هر مبارزه ای مبارزه برای حیات است. این سومین اصل هنر کمین و شکارکردن است. سالک مبارز باید بخواهد و آماده باشد تا هماکنون و همین جا آخرین حالتش را بگیرد ولی نه به طور در هم ریخته.

وقتی که سالک مبارزی با چیزهای عجیب و غریب روبرو می شود که نمی داند با آنها چه کند، لحظهای عقب نشینی می کند و فکرش را به سوی دیگری معطوف می دارد و وقتش را صرف کاری دیگر می کند، هر کاری که می خواهد باشد. این پنجمین اصل کمین و شکار کردن است. سالک مبارز وقت را فشرده می کند. این ششمین اصل کمین و شکار کردن است. حتی یک لحظه هم اهمیت دارد. در مبارزه برای حیات یک ثانیه ابدیت است، ابدیتی که می تواند در مورد سرانجام کار تصمیم بگیرد. مراد سالک پیروزشدن است و به همین علت هم او وقت را فشرده می کند. سالکان مبارز یک لحظه را هم هدر نمی دهند.

برای به کار بردن هفتمین اصل هنر کمین و شکارکردن شخص باید شش اصل دیگر را به کار برد. سالک مبارز هرگز خود را جلو نمی اندازد، همواره از عقب مراقب صحنه است.

به کار بردن این اصول به سه نتیجه منتهی می شود: نخستین نتیجه این است که کمین کننده و شکارچی یاد می گیرد هرگز خود را جدی نگیرد. می آموزد که به خودش هم بخندد. اگر ترس از اغفال شدن نداشته باشد، می تواند هر کسی را اغفال کند. دومین نتیجه این است که کمین کننده و شکارچی می آموزد صبر بی حد و حصری داشته باشد. کمین کننده و شکارچی شکارچی هرگز عجلهای ندارد. هیچ وقت بی حوصله نیست و سومین نتیجه این است که کمین کننده و شکارچی می آموزد تا توانایی نامحدودی در بالبداهه ساختن چیزها داشته باشد.

سالكان مبارز با زمان آينده روبرو ميشوند. ما معمولاً زماني را میبینیم که پشت سر گذاشته ایم و فقط سالکان مبارز مى توانند آن را تغيير دهند و با زمانى كه به سوى آنها پيش مي آيد، مواجه شوند.

سالکان مبارز فقط یک چیز در ذهن دارند: آزادی خویش را. مردن و توسط عقاب بلعیده شدن مبارزه طلبی نیست. برعكس، به پيشواز عقاب رفتن و آزاد گشتن نهايت شجاعت است.

## ئسرح

برای من احساسی استثنایی بود که نقل قولهای بیرون آورده از هدیه عقاب را بیازمایم. فوراً کلافِ سخت قصد شمنانِ مکزیکِ کهن را احساس کردم که مثل همیشه به طرز سرزندهای کار می کرد. آنگاه بی هیچ تردیدی دانستم که نقل قولهایِ این کتاب از طریق چرخ زمانِ آنها حکم می راند. پیشتر می دانستم که این امر در مورد هر چیزی صادق است که در گذشته انجام داده ام، مثل نوشتن کتابِ هدیهٔ عقاب و در هر چه می کنم نیز مورد همین است، مثل نوشتن کتاب حاضر. نوشتن کتاب حاضر.

از آن رو که قادر نیستم این مطلب را روشن کنم، تنها گزینش معتبر برای من پذیرش آن با فروتنی است. شمنانِ مکزیکِ قدیم سیستم شناختی دیگری سرکار داشتند و از واحدهای آن سیستم شناختی هنوز هم امروز می توانستند مرا به قاطع ترین طریق دلگرم کننده تحت تأثیر قرار دهند.

به دلیل کوشش فلوریندا ماتوس که مرا در یادگیری

*12222222222* 

مشروحترین گوناگونیهای فنونِ شمنیِ استاندارد به کار گمارد که توسط شمنان زمانهای قدیم ابداع شده بود، برای مثال چیزی همچون مرور دوباره، توانستم تجربیاتم با دون خوان را با نیرویی از نظر بگذرانم که هرگز تصورش را هم نمی توانستم کنم. کالبد کتابم، هدیهٔ عقاب، نتیجهٔ چنین بینشهایی است که از دون خوان ماتوس داشتم. مرور دوباره برای دون خوان ماتوس به معنای از خاطر گذراندن و از نو نظم دادنِ همه چیز در زندگی شخص، در یک حرکت سریع بود. او هرگز باریزه کاریهای گوناگونیهایِ مفصلِ فنون کهن ایجاد مزاحمت نکرد. برعکس، فلوریندا موشکافی کاملاً متفاوتی داشت. او ماهها وقت صرف کرد تابه من یاد بدهد تابه مراحل مرور دوباره ای گام نهم که تا امروز هم قدرت بیان آن را ندارم. او توضیح داد:

این عظمتِ سالک مبارز است که با آن رویارو هستی. فنون آنجا هستند. کار مهمی نیست. آنچه اهمیت زیادی دارد این است که شخص از آنها استفاده کند و آرزویش با تمام وجود با آنها باشد.

مرورکردن دونخوان با اصطلاحات فلوریندا بینشهایی از دون را متشکل از سخت ترین جزئیات و معانی نتیجه داد. بینهایت شدت بیشتری از این داشت که با خود دون خوان صحبت کنم. این عملگرایی فلوریندا بود که به من بینشهای شگفت آوری در خصوص امکانات عملی داد که ناوال دون خوان ذرهای به آنها اهمیت نمی داد. فلوریندا از آن رو که زنی حقیقتاً عملگرا بود، هیچ توهمی، هیچگونه رؤیاهای با ابهتی در مورد خودش نداشت. گفت که او

شخمزنی است که استطاعت از دست دادن یک نوبت راه را هم ندارد. او بیشنهاد کرد:

-سالکِ مبارز باید خیلی آهسته برود و از هرگونه اقلام در دسترس، در طریقتِ سالکان استفاده کند. یکی از چشمگیر ترین اقلام همانا توانایی است که همهٔ ما در مقام سالکان مبارز داریم تا دقت خود را با نیرویی پابرجا بر وقایع زنده متمرکز کنیم. سالکان مبارز حتی می توانند آن را بر مردمی متمرکز کنند که هرگز ملاقات نکردهاند. نتیجهٔ پایانی این تمرکز عمیق همواره یکی است. چشمانداز را از نو بنا می نهد. تمام قسمتهای رفتار فراموش یا کاملاً نو می شود و خود را در اختیار سالک قرار می دهد، امتحان کن!

از اندرز وی پیروی کردم و البته بر دونخوان تمرکز کردم و هر چیزی را به یاد آوردم که در هر لحظهٔ داده شده اتفاق افتاده بود. جزئیاتی را به یاد آوردم که به یادآوردنش به من مربوط نمی شد. به لطف کار فلوریندا قادر شدم قسمتهای عظیمی از فعالیتهایم با دون خوان و نیز جزئیات بسیار مهمی را از نو بنا نهم که کاملاً نادیده گرفته بودم.

روح نقل قولها از هدیهٔ عقاب برایم ترس آور بود، زیرا نقل قولها تأکید شدیدی را بر ملا می سازند که دون خوان بر اقلام دنیایش، در راه سالکان به عنوان مظهر فضیلت انسانی می ورزید. این نیروی رانش شخص او را زنده کرده بود و همچون همیشه زنده بود. گاهی او قات صمیمانه فکر می کردم که او هرگز نرفته است. حتی به اینجا رسیدم که می شنیدم در اطراف خانه حرکت می کند. از فلوریندا در این مورد سؤال کردم. او گفت:

## 2222222222222

\_اوه، اینکه چیزی نیست. فقط تهیگی ناوال خوان ماتوس است که میکوشد با لمسکر دن تو کمک کند، مهم هم نیست که در این لحظه آگاهی او در کحاست.

پاسخ او مراگیج تر کرد، آشفته تر کرد و بیش از همیشه نومید کرد. هر چند فلوریندا نزدیک ترین شخص به ناوال خوان ماتوس بود، به طرزی حیرت آور با او تفاوت داشت. یکی از چیزهایی که هر دو داشتند، تهیگی شخص آنان بود. آنان دیگر مردم نبودند. دون خوان ماتوس به عنوان شخص وجود نداشت، بلکه آنچه به جای شخص او وجود داشت، مجموعه داستانهایی بود، هر یک از آنها مناسب وضعی بود که او بحث می کرد، داستانهایی آموزنده و خنده آور که نشانه متانت و قناعت وی بود.

فلوریندا همان طور بود، او داستان درپی داستانی دیگر داشت، اما داستانهایش دربارهٔ مردم بود. آن داستانها، به علت غیرشخصی بودن او منتها درجهٔ تصورناپذیریِ تأثیرگذاری و خرسندی؛ مثل شکل والای وراجی و خبرچینی یا حرفهایِ فرهیختهٔ خالهزنکی بود. روزی به من گفت:

میخواهم مردی را بیازمایی که شباهت بسیاری به تو دارد. میخواهم او را مرور کنی، طوری که گویی تمام زندگیت او را می شناخته ای این مرد در شکلگیریِ مکتب ما متعالی بود. نامش الیاس، ناوال الیاس بود. من او را «ناوالی که بهشت را از دست داد» می نامم. داستان این است که ناوال الیاس توسط کشیش ژوزئیتی پرورش یافت که به او آموخت بخواند و بنویسد و (نوعی) چنگ

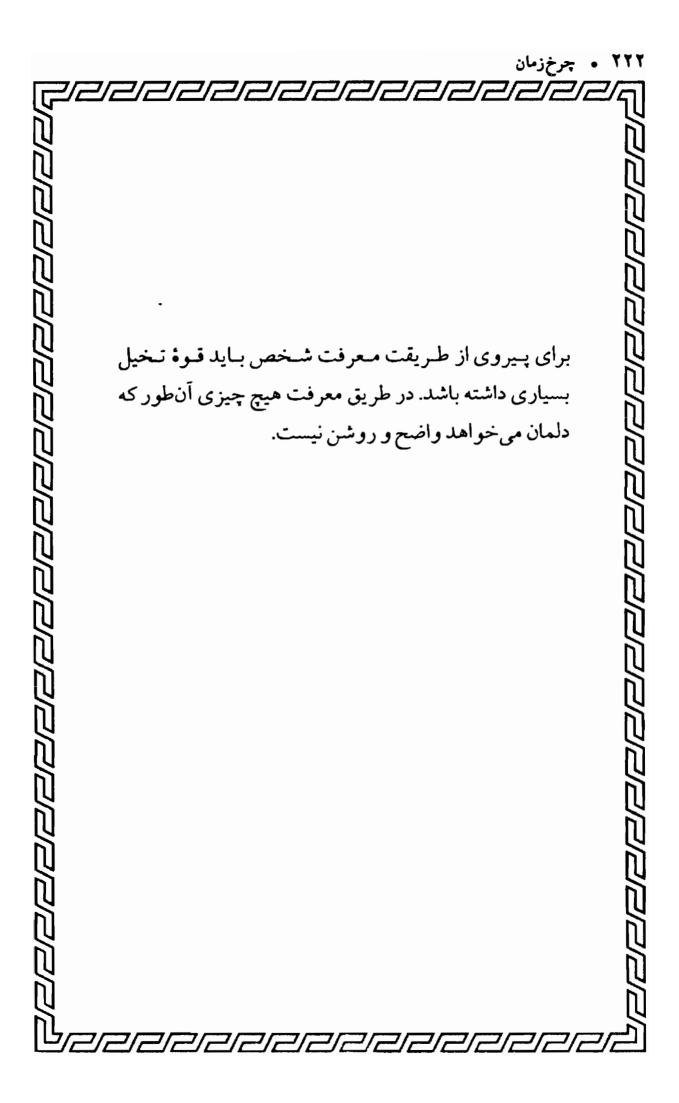
بنوازد. به او لاتین آموخت. ناوال الیاس می توانست دستنوشته های لاتینی را به روانی پژوهشگری بخواند. سرنوشتش این بو د که کشیش شود، ولي او سرخيوست بود و در آن روزها سرخيوستان در سلسله مراتب روحانی جایی نداشتند. آنها خیلی بدقیافه، زیادی تیره و زیاده از حد سرخیوست بودند. کشیشان از طبقهٔ اجتماعی بالاتر و از اخلاف اسپانیاییها با پوست سفید و چشمان آبی بودند؛ آنان زیبا و دارای ظاهری آراسته بودند. در مقام مقایسه ناوال الیاس خرسی بود، ولی مدتهای مدیدی مبارزه کرد، قول مربی او وی را برانگیخته بو د که خدا می بیند که او در کهانت پذیرفته شده است. او خادم کلیسا بود، جایی که مربی او، کشیش مخصوص اقرار به گناهان بود و روزی افسونگری واقعی پای به درون نهاد. نامش آمالیا ( Amalia ) بو د. آنها میگویند که او آدمی پیش بینی ناپذیر بود، اما حتی اگر هم این طور بود، كار به اينجا انجاميد كه او خادم بيچاره را اغفال كرد و خادم چنان عميقاً و نوميدانه عاشق آماليا شدكه كارش به كلبة ناوال مردى انجامید. در آن موقع او ناوال الیاس شد، شخصیتی مهم و معتبر، بافرهنگ و اهل مطالعه. به نظر میرسید که مقام ناوال برای او ساخته شده است. به او اجازهٔ گمنامی و تأثیرگذاری را می داد که در دنیا از او دریغ شده بود. او رؤیابین بود و چنان در ایس کار تسحر داشت که مرموز ترین مکانهای جهان را در حالت بیکالبدی پیمود. حتی گاهی اوقات اشیایی را می آورد که چشمانش به دلیل خطوط طرح آن اشیا مجذوب آنها شده بود، اشیایی که وصفناشدنی بود. او آنها را «اختراعات» نامید. مجموعهٔ کاملی از آنها داشت.

## فلوريندا به من فرمان داد و گفت:

-میخواهم دقت مرور دوبارهات را بر این اختراعات متمرکز کنی، میخواهم به اینجا برسی که آنها را بو کنی، با دستهای خودت آنها را احساس کنی، هر چند تو هرگز آنها را ندیدهای، جز توسط آنچه اکنون به تو میگویم. انجام دادن این تمرکز به معنایِ برقراری نقطهٔ عطف است، مثل معادلهٔ جبری که در آن مجهولی از طریق بازی با سومین رکن، محاسبه می شود. تو قادر خواهی بود ناوال خوان ماتوس را با استفاده از شخص دیگری به عنوان نقطهٔ تأکید با وضوحی واضح بینی.

کالبد کتاب هدیهٔ عقاب بازبینی در اعماقِ آن چیزی است که دون خوان انجام داده بود، در حالی که در دنیا بود. بینشهایی که از دون خوان داشتم به علت مهار تهایِ مرور دوبارهٔ جدیدم، با استفاده از ناوال الیاس به عنوان نقطهٔ تأکید، بینهایت شدید تر از هر بینشی است که وقتی زنده بود، از او داشتم. اما در عوض بینشهای مرور دوبارهای که در فقدان گرمای زندگان به کار بردم، دقت و صحت اشیایِ بی جانی را دارند که شخص می تواند برای منظور قلبی خود بیازماید.

نقلقولهایی از ۱. برگردان مهران کندری، مسعود کاظمی، چاپ نخست: ۱۳۶۵.



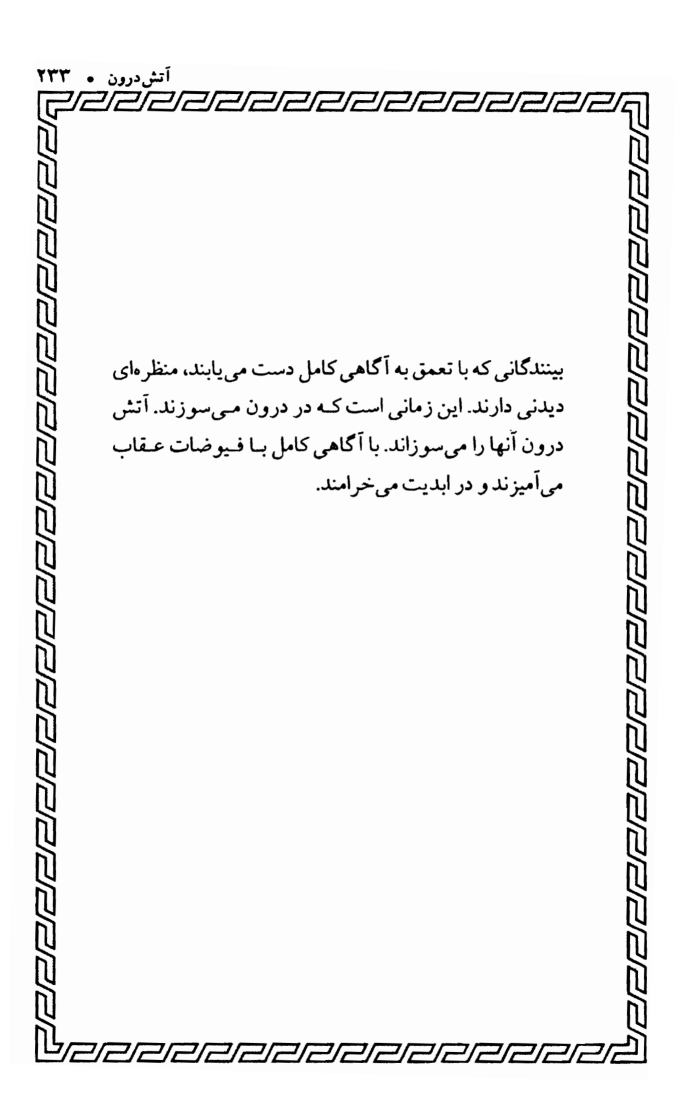
اگر بیننده ای بتواند در رویارویی با خرده ستمگری مقاومت کند، مطمئناً می تواند با مصونیت با ناشناخته مواجه شود و بعد حتی می تواند حضور ناشناختنی را تحمل کند. آنچه طبیعی به نظر می رسد این است که فکر کنیم سالک مبارزی که می تواند در رویارویی با ناشناخته استقامت ورزد، مطمئناً می تواند با خرده ستمگر روبرو شود. ولی این طور نیست. درست همین گمان باعث نابودی سالکان مبارز اعصار کهن شد. هیچ چیز نمی تواند روح سالکِ مبارز را به اندازهٔ مبارزه جویی سر و کارداشتن با مردم تحمل ناپذیری که در مواضع قدرتاند، آبدیده کند. فقط تحت این شرایط سالکان مبارز هوشیاری و آرامشی را کسب می کنند که برای تحمل بار سنگین مصائب و سختیهای ناشناختنی لازم دارند.

ناشناخته چیزی است که بر انسان پوشیده است، شاید در محدودهای هولناک مستور مانده و با این حال در دسترس انسان است. در زمانی معین ناشناخته به شناخته مبدل می شود، برعکس ناشناختنی توصیف ناپذیر، تعمق ناپذیر و درک ناپذیر است. چیزی است که هرگز بر ما شناخته نمی شود و با این حال و جود دارد، چیزی فریبنده و همزمان هولناک در عظمت و بیکرانی خویش.

سالکان مبارز میگویند فقط به دلیل آگاهیمان فکر میکنیم که دنیای اشیا در آن بیرون وجود دارد، ولی آنچه واقعاً در آن بیرون وجود دارد، فیوضات عقاب است، سیال، در جنبشی دائمی و با وجود این تغییرناپذیر و جاودانی.

اساسی ترین عیبِ سالکانِ ناپخته این است که میخواهند شگفتیهای دنیا را فراموش کنند. غرق در این واقعیت هستند که می بینند و یقین می کنند که فقط نبوغ آنها اهمیت دارد. سالکِ پخته باید نمونهٔ کاملی از انضباط باشد تا بر بی قیدی شکست ناپذیرِ شرایط بشری غالب آید. مهمتر از نفس دیدن کاری است که سالکان مبارز با آنچه دیده اند، انجام می دهند.





وقتی سکوت درونی به دست آمد، همه چیز ممکن می شود. روش توقف صحبت کردن با خود دقیقاً همان روشی است که به ما آموخته اند با خود شروع به صحبت کنیم؛ به ما اجباراً و مصممانه آموخته اند و این همان شیوه ای است که باید اجباراً و مصممانه متوقف شود. بسی عیب و نقصی با یک عمل آغاز می شود که بایستی اندیشیده، دقیق و پایدار باشد. اگر این عمل به اندازهٔ کافی تکرار شود، شخص احساس قصدی استوار می کند که می تواند در مورد هر چیز دیگری به کار گرفته شود. اگر در این کار موفق گردد، آنگاه راه باز است. هر چیز به چیزی دیگر منتهی می شود تا سالک مبارز به تمام ذخایر نهانی خود پی می برد.

reerereren (

راز آگاهی در تاریکی است. انسانها سرشار از رمز و رازند، سرشار از چیزهایی وصفناپذیراند. دیوانگی است که خود را به گونهای دیگر در نظر بگیریم: بنابراین سالک مبارز نمی کوشد تابا شناخت اسرار بشر آن را ناچیز شمارد. دو نوع شناخت وجود دارد: یکی فقط مکالمات پرجنب و جوش، فوران شدید احساسات است و دیگر هیچ. دیگری محصول جابجایی پیوندگاه است. با فوران احساسات توأم نمی شود، بلکه با عمل پیوسته است. شناختهای احساسی سالها پیش از آنکه سالک وضعیت جدید پیوندگاهش را مورد استفاده قرار دهد، مستحکم می شود. بدترین چیزی که ممکن است برای ما رخ دهد، این است که باید بمیریم و از آنجاکه این سرنوشت تغییرناپذیر ماست، آزادیم؛ کسی که همه چیز را از دست داده است، دیگر چیزی نداردکه بترسد. سالکان مبارز در ناشناخته به دلیل حرص خطر نمیکنند. حرص فقط در دنیای زندگی روزمره مؤثر است. برای مخاطره کردن در این تنهایی وحشتآور، شخص باید چیزی بیشتر از طمع داشته باشد: عشق، شخص برای زندگی، برای دسیسه، برای اسرار نیاز به عشق دارد. شخص به کنجکاوی سیریناپذیر و جرثت زیاد نیاز دارد. سالک مبارز فقط به اسرار آگاهی فکر میکند. اسرار تنها چیزی است که مهم است. ما موجودات زنده ایم، باید بمیریم و آگاهیمان را رهاکنیم، ولی اگر بتوانیم ته رنگ آن را تغییر دهم، چه اسراری انتظار ما را میکشد؟ چه اسراری!

## شـرح

آتش درون به عنوان کتاب، یکی دیگر از نتایج نهایی نفوذ فلوریندا معلم ماتوس بر زندگی من بود. این بار او مرا رهنمون گشت تا بر معلم دون خوان، ناوال حولیان ( Julian) تمرکز کنم. فلوریندا و نیز تمرکز مفصّل من بر آن مرد برایم آشکار ساخت که ناوال حولیان اُسوریو ( Osorio ) بازیگری با چند شایستگی بوده است، ولی بیش از آنکه بازیگر باشد، مردی شهو تران و منحصراً مشغول اغفال زنان بوده است، زنانی از هر نوع که او در خلالِ نمایش تئاتری خود با آنان تماس پیدا میکرد. او چنان بیش از حد شهو تران بود که سرانجام سلامتی وی تحلیل رفت و به مرض سل مبتلا شد.

معلم او، ناوال الیاس، بعدازظهر روزی او را در مزرعهای در حومهٔ شهر دورانگو یافت که دختر زمیندار ثروتمندی را اغفال می کرد. بازیگر به دلیل تقلا شروع به خونریزی کرد و این خونریزی چنان شدید شد که او در آستانهٔ مرگ قرار گرفت. فلوریندا گفت که

*2222222222222* 

ناوال الیاس دید که هیچ راهی برای کمک به وی وجود ندارد. در مان کردن بازیگر ناممکن بود و تنها کاری که توانست به عنوان ناوال انجام دهد، این بود که جلو خونریزی را بگیرد و همین کار را کرد. او موقعیت را مناسب دید که به بازیگر پیشنهادی دهد و گفت:

مس صبح فردا ساعت پنج به کوهستانها می روم. در ورودی شهر باش و کوتاهی نکن، اگر نیایی، خیلی زودتر از آنچه فکر می کنی، خواهی مرد. تنها چارهٔ تو این است که با من بیایی. من هرگز قادر نخواهم بود تو را در مان کنم، اما می توانم مسیر راه ثابت و تغییر ناپذیرت را به ورطهای منحرف کنم که نشانهٔ پایان زندگی است. تمام ما موجودات زنده دیر یا زود به این ورطهٔ تغییر ناپذیر می رویم. تمام ما موجودات زنده دیر یا زود به این ورطهٔ تغییر ناپذیر می رویم. می خواهم رهبریت کنم تا به گسترهٔ عظیم آن شکاف، یا به سوی راست و یا به سوی چپ آن گام نهی. تا وقتی که سقوط نکنی، زنده خواهی ماند. هرگز خوب نخواهی شد، اما زنده خواهی ماند.

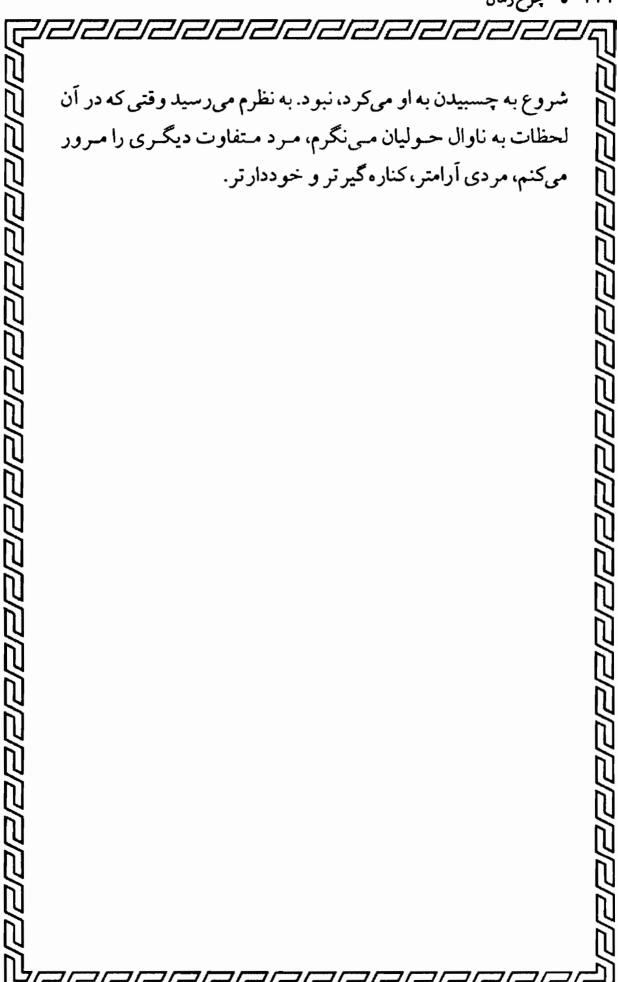
ناوال الیاس انتظارات بزرگی از بازیگر نداشت که تنبل، ولنگار، تنپرور و حتی شاید جبون بود. او کاملاً شگفتزده شد وقتی روز بعد در ساعت پنج صبح بازیگر را در حاشیهٔ شهر منتظر خود یافت. او را به کوهستانها بُرد و بازیگر به موقع خود ناوال حولیان شد ـ مردی مسلول که هرگز درمان نشد. ولی احتمالاً صدوهفت سال زیست و همواره در لبهٔ ورطهها قدم می زد. یکبار فلوریندا به من گفت:

- البته برایت خیلی مهم است که قدم زدن ناوال حولیان را در طولِ لبه ورطه بیاز مایی. ناوال خوان ماتوس اهمیتی به دانستن این مطلب نمی داد. برای او تمام اینها زائد بود. تو به بااستعدادی ناول خوان

ماتوس نیستی. در مقام سالکی مبارز هیچ چیزی نمی تواند برایت زائد باشد. باید بگذاری تا افکار، احساسات و عقاید شمنان مکزیک کهن آزادانه به سویت بیایند.

حق با فلوريندا بود. من شكوه و عظمت ناوال خوان ماتوس را نداشتم. درست همان طور که او گفته بود، هیچ چیزی نمی توانست برای من زیادی باشد. من به هر حایلی، هر پیچشی نیاز داشتم. توانایی أن را نداشتم كه در جريان بينشها يا عقايد شمنان مكزيك كهن نباشم، مهم هم نبود که چقدر ممکن بود آنها دور از دسترس به نظرم برسند. \_ آزمودن قدمزدن ناوال حولیان در لبهٔ ورطه به معنای این بود که توانایی تمرکز به یادآوری من می توانست به احساساتی گسترش یابد كه ناوال حوليان دربارهٔ خارقالعاده ترين تلاش خود براي زندهماندن داشت. تا مغز استخوانم ترسیده بود وقتی که دریافتم تلاش آن مرد با عادات وحشتناك افراط كاري و شهوت خارق العادة او كه عليه بایداری سخت خود برای زندهماندن داشت، مبارزهٔ لحظه به لحظه بوده است. مبارزهٔ او پراکنده نبود، پیگیرترین و منضبط ترین تـلاش برای متوازنماندن بود. قدمزدن در لبهٔ ورطه به این معنا بود که نبردِ سالکِ مبارز به چنان درجهای فزونی یافته است که هر لحظهای مهم تلقى مى شود. يك لحظة ضعف مى توانست ناوال حوليان را به ورطه یر *ت* کند.

به هر حال، اگر او دید خویش، تأکید خویش و علاقهٔ خویش را بر آنچه فلوریندالبهٔ ورطه نامید، حفظ می کرد، فشار فرومی نشست. آنچه او می دید به نومیدی آنچه او در وقتی می دید که عادات کهنش



نقلقولهایی از قدرت سکوت<sup>،</sup>

این طور نیست که سالک مبارز به مرور زمان آیین شمنی را بیاموزد، بیشتر به مرور زمان می آموزد که انرژی را ذخیره کند. این انرژی او را قادر می سازد تا با چند میدان انرژی که معمولاً در دسترس اوست سر و کار داشته باشد. آیین شمنی حالتی از آگاهی است. توانایی استفاده از میدانهای انرژی که با درک و مشاهدهٔ دنیای روزمرهای که می شناسیم، مصرف نمی شود.

در جهان نیرویی بیکران و وصف ناپذیر وجود دارد که شمنان قصد می نامند و مطلقاً آنچه در کل کیهان موجود است با پیوندی به قصد پیوسته است. سالکان مبارز نگران بحث کردن، فهمیدن و استعمال این پیونداند، بویژه نگران تطهیر این پیوند از اثرات فلج کننده ای هستند که نگرانیهای عادی زندگی روزمره را به همراه دارد. آیین شمنی در این سطح می تواند به عنوان طرز عمل تطهیر پیوند شخص با قصد تعریف شود.

شمنان علاقهٔ خاصی به گذشتهٔ خود دارند، ولی نه به گذشتهٔ شخصی خود. برای شمنان گذشتهٔ آنها؛ یعنی آنکه ساحران دیگر در روزهای گذشته چه کردهاند. آنان به گذشته خود مراجعه میکنند تا نقطهٔ عطفی بیابند. فقط شمنان اند که در گذشتهٔ خود در جستجوی نقطهٔ عطفاند. برای آنان بنانهادن نقطهٔ عطف؛ یعنی فرصتی برای آنکه قصد را بیاز مایند.

آدم معمولی هم به بررسی گذشته می پردازد، ولی اغلب گذشتهٔ شخصی خود را بررسی می کند و این کار را بنا به دلایل شخصی انجام می دهد. آدم معمولی خود را با گذشته اش می سنجد، حال چه گذشتهٔ شخصی و چه دانش گذشتهٔ زمانش تا رفتار حال و آیندهٔ خود را توجیه کند و یا سرمشقی برای خود بنا نهد.

روح در هر جایی خود را بر سالکِ مبارز ظاهر میسازد. با این حال این امر کل واقعیت نیست. کل واقعیت این است که روح خود را بر هر شخصی با شدت و پایداری یکسانی مکشوف مىسازد، ولى فقط سالكان همواره براى چنين مكاشفهاى آمادگی دارند.

برای سالک روح امری مجرد است، زیرا آن را بدون کلمات و حتی بدون تفکر می داند. مجرد است، زیرا نمی تواند روح را مجسم کند، ولی بدون داشتن ناچیز ترین فرصت یا آرزو برای فهم روح، آن را لمس می کند. آن را می شناسد، با اشاره آن را فرامی خواند، می فریبد، صمیمی می شود و آن را با اعمالش ابراز می دارد.

پیوند آدم معمولی با قصد عملاً از بین رفته است و ساحران با پیوندی دست به کار می شوند که بی مصرف است، زیرا خودبخود واکنش نشان نمی دهد. برای احیای این پیوند سالکان به هدفی دقیق، راسخ و جسور، به حالتی ذهنی که قصد نرمش ناپذیر نامیده می شود، نیاز دارند. هنر کمین و شکارکردن در این است که تمام خصوصیات تغییر قیافه ات را بیاموزی و چنان این کار را خوب یاد بگیری که هیچ کس حدس نزند تو لباس مبدل پوشیده ای. برای رسیدن به این هدف باید بیرحم، حیله گر، صبور و ملایم باشی. بیرحمی نباید تند و زننده، حیله گری نباید بیرحمانه، صبوری نباید سهل انگاری و ملایمت نباید حماقت باشد. شمنان بیننده دوران کهن ابتدا با دیدن خود متوجه شدند که رفتار غیر عادی، لرزشی در پیوندگاه ایجاد می کند. بزودی کشف کردند که اگر رفتار غیر عادی به طور منظم و روش دار تمرین و به طور عاقلانه راهبری شود، احتمالاً پیوندگاه را وادار به حرکت می کند.

سالکان مبارز میدانند وقتی که فهرست آدمی معمولی درهم ریزد، شخص یا فهرست خود را بسط میدهد و یا دنیای خودبینی او متلاشی میشود. آدم معمولی میخواهد اقلام جدیدی در فهرست خود وارد کند، به شرطی که این امر بانظم و ترتیب زیرین در تضاد نباشد. اگر اقلام با آنها تضاد داشته باشد، شعور او درهم میریزد. فهرست همان ذهن است. سالکانِ مبارز وقتی که آیینهٔ خودبینی را میشکنند، حساب این امر را میکنند.

آنچه نیاز داریم انجام دهیم تا جادو برای ماکار کند این است كه ترديدها را از ذهينمان بيرون كنيم، وقتى ترديدها بيرون رفتند همه چيز امكان دارد. هر حرکت پیوندگاه به مفهوم حرکتی به دور از علاقه و دلواپسی مفرط در مورد من انفرادی است. شمنان معتقدند که موضع پیوندگاه باعث می شود تا انسانِ امروزی خودپرستی خطرناک، موجودی غرق در تصویر خویش باشد. آدم عادی از آنجاکه امید ندارد زمانی بتواند به سرمنشأ چیزها بازگردد، در وجود خویشتن در طلب تسلی و آرامش است.

در دنیای زندگی روزمره کلمات یا تصمیمات براحتی می توانند پس گرفته شوند. تنها امر قطعی و فسخناپذیر مرگ ماست. برعکس، در دنیای شمنان می توان مرگ طبیعی را فسخ کرد، ولی کلمات را نمی توان فسخ کرد. در دنیای شمنان تصمیمات هرگز نمی توانند تغییر یابند یا منحل شوند. تصمیمی که گرفته شد برای همیشه معتبر است.

یکی از مهیج ترین چیزها دربارهٔ حال و روز انسانها پیوند خوفناک بین حماقت و خودبینی است. حماقت ما را مجبور میکند تا آنچه با توقعات خودبینی ما همنوا نیست، کنار گذاشته شود. برای مثال آدم معمولی در مورد مهمترین قسمت از معرفتی که در دسترس ماست کور است؛ یعنی اینکه پیوندگاهی وجود دارد و این پیوندگاه می تواند حرکت کند.

چون آدم منطقی تصویر خویش را با پایداری نگاه می دارد، جهالت ژرف خود را تضمین می کند. برای مثال تجاهل می کند که واقعیت آیین شمنی افسون و حقه بازی و تردستی نیست، آزادی است که نه تنها دنیای آشنای خویش را، بلکه آنچه در دسترس ما انسانهاست، بشناسیم. امکاناتِ آزادی او را می لرزاند و آزادی در مقابل اوست.

وضع نامساعد آمم این است که او مایههای نهانی خود را حدس می زند، ولی شهامت استفاده از آن را ندارد. به همین دلیل سالکان می گویند که گرفتاری انسانها نقطهٔ تقابل میان حماقت و جهالت است. انسان امروز بیش از هر زمانی نیازمند آموختن اندیشههای جدیدی است که منحصراً با دنیای درونی او سر و کار داشته باشد، محتاج اندیشهٔ شمنان است، نه اندیشههای اجتماعی، اندیشههایی که مایملک انسان در مواجه با ناشناخته و مرگ شخصی اوست. انسان، اکنون بیش از هر چیزی نیازمند آموختنِ اسرار پیوندگاه است.

## شرح

آخرین کتابی که دربارهٔ دون خوان بر اثر نتیجهٔ مستقیم راهبری فلوریندا ماتوس نوشته ام، قدرت سکوت نام دارد، عنوانی که ویراستار من برگزید. عنوانی که من انتخاب کرده بودم سکوت درونی بود. زمانی که در خصوص این کتاب کار می کردم، بینشهای شمنان مکزیک کهن بینهایت برایم تجریدی شد. فلوریندا نهایت سعی خود را کرد تا مرا از شیفتگی ام به تجرید منحرف کند. کوشید تا دقتم را دوباره بر جنبههای مختلف فنون کهن شمنی رهنمون شود، یا سعی کرد مرا با ترساندن از طریق رفتار رسواکننده اش منحرف کند، اما هیچ چیز برای منحرف کردن من از انگیزهٔ بظاهر تغییر ناپذیرم کافی نبود.

قدرت سکوت بازبینی روشنفکرانهٔ افکار شمنان مکزیک کهن در تجریدی ترین سیمای آنهاست. وقتی بتنهایی در خصوص کتاب کار میکردم، حال و هوای آن مردان، آرزوی دانستن بیشتر به طریق شبه منطقی به من سرایت کرد. فلوریندا توضیح داد که در پایان آن

شمنان بینهایت بی احساس و فارغ دل شده اند. دیگر هیچ چیز گرمی برای آنان وجود نداشت. آنان در پژوهش خود جا افتادند: سردی آنان در در مقام انسان کوششی برای جوربودن با سردی بینهایت بود. آنان در تغییر دادن چشمان انسانی خود برای آنکه با چشمان سرد ناشناخته جور شود، موفق شدند.

من این را در خودم احساس کردم و نومیدانه کوشیدم تا این گرایش را برگردانم. هنوز موفق نشده ام، افکارم بیشتر و بیشتر شبیه افکار آن مردان در پایان پژوهش آنها شده است. این امر بدین معنا نیست که نمی خندم. کاملاً برعکس، زندگی من شادی بی پایانی است، اما همزمان نیز پژوهشی بی پایان و بیرحمانه است. بینهایت مرا اما همزمان نیز پژوهشی بی پایان و بیرحمانه است. بینهایت خواهد بلعید و می خواهم برای آن آماده باشم. نمی خواهم که بینهایت مرا به هیچ چیز مستحیل سازد، زیرا آرزوهای انسانی، دلبستگیهای صمیمانه، تعلقات خاطر دارم، مهم نیست که همهٔ اینها چقدر مبهم است. بیش از هر چیز دیگری در این دنیا می خواهم شبیه آن مردان باشم. هرگز آنان را نشناختم. تنها شمنانی که می شناختم دون خوان و ممکاران او بودند و آنچه بیان می کردند دور ترین مضمون از آن سردی بود که من در آن مردان ناشناخته مستقیماً درک کرده بودم.

به دلیل نفوذی که فلوریندا بر زندگی من داشت، به طور درخشانی موفق شدم بیاموزم که دقت پابرجای خود را بر خلق و خوی مردمانی متمرکز کنم که هرگز نشناختم. دقت مرور دوبارهام را بر خلق و خوی آن شمنان متمرکز کردم و به دام افتادم، بی آنکه امید داشته باشم تا هیچگاه خودم را از کشش آنان برهانم. فلوریندا به

مى خندىد. به من گقت:

قطعیت حالت من یقین نداشت. او شوخی میکرد و آشکارا بـه آن

بیان تو فقط به نظر می رسد قطعی باشد، اما نیست. لحظه ای فراخواهد رسید که تو زمینهٔ موضوع را تغییر خواهی داد. شاید هر فکری را دربارهٔ شمنان مکزیک کهن دور بریزی. شاید حتی افکار و بینشهای شمنان واقعی را که تو خیلی نزدیک با آنان کارکرده ای؛ مثل ناوال خوان ماتوس، را هم دور بریزی. حتی ممکن است موجودیت آنها را رد کنی. حالا خواهی دید. سالکِ مبارز حدو مرزی ندارد؛ حس بداهه گویی او چنان دقیق است که او از هیچ ممکن است بناهایی بسازد، ولی نه فقط بناهای صرفاً خالی، بیشتر چیزی شدنی و عملی. حالا خواهی دید. بدین معنا نیست که آن را فراموش خواهی کرد، اما در لحظه ای، قبل از آنکه به ورطه ببری اگر دل و جرئت داشته باشی که در لبهٔ آن قدم بزنی، اگر جرئت داشته باشی که از آن منحرف نشوی، آنگاه به پیامدهای مرتب و مستحکم سالکانِ مبارز دست می یابی که بینهایت بیشتر مناسب توست تا ثبوتِ شمنان مکزیک کهن.

کلمات فلوریندا همچون پیشگویی زیبا و امیدوارانهای بود. شاید او حق داشت. البته در اظهار این مطلب حق با او بود که منابع سالکِ مبارز پایانی ندارد. تنها اشتباه برای من این است که من برای داشتنِ بینش دیگری از خودم و دنیا، بینشی که حتی بیشتر مناسب خلق و خویم باشد، باید در طول لبهٔ ورطه قدم بزنم و تردید دارم که شجاعت و نیروی تکمیل این شاهکار را داشته باشم.

ولى كى أنجاست كه بگويد؟

کتابهایی که از خانم مهران کندری تاکنون به چاپ رسیده، عبار تند از: ۱. رصدخانه های پیش از کلمب، جاب نخست ۱۳۶۰ ۲. افسانههای قدرت (با همکاری مسعود کاظمی)، ۱۳۶۳ ۳. دومین حلقهٔ قدرت (با همکاری مسعود کاظمی)، ۱۳۶۴ ۴. هدیه عقاب (یا همکاری مسعود کاظمی)، ۱۳۶۵ ۵. آتش درون (با همکاری مسعود کاظمی)، ۱۳۶۵ ۶. کاستاندا و آموزشهای دونخوان، ۱۳۶۶ ۷. قدرت سکوت، ۱۳۶۷ ۸ رؤیای ساحره، ۱۳۶۸ ٩. طريقت تولتكما، ١٣۶٩ ۱۰. فرهنگ و تمدن امریکای میانه، ۱۳۶۹ ۱۱. خانهٔ بزرگ خاکستری، ۱۳۷۰ ۱۲. دوران آرزوهای نهانی، ۱۳۷۱ ۱۳. فرهنگ و تمدن امریکای جنوبی، ۱۳۷۱ ۱۴. دین و اسطوره در امریکای وسطا، ۱۳۷۲ ۱۵. هنر رؤیادیدن، ۱۳۷۳ ۱۶. برونفکنی کالبد اختری، ۱۳۷۵ ۱۷. کتاب تبتی مردگان، ۱۳۷۶ ۱۸. سفر جادویی با کارلوس کاستاندا، ۱۳۷۷ ۱۹. آموزشهای دونخوان، شهریور ۱۳۷۷ ۲۰. حرکات جادویی، مهرماه ۱۳۷۷ ۲۱. چرخ زمان، آبانماه ۱۳۷۷



مشورة المعنى مساوام مهادام آبروار أوارة ٢٦٦ من ٢٥٣٥ و ٢١٧٤ ميال